
Samuel Pérez Millos, Th.M. 

, 
COMENTARfO EXEGETJCO AL 

TEXTO GRIEGO DEL NUEVO TESTAMENTO 

ui<; KClt yvoocrEcr8E t~V ciA,tj8EtClV, KClt ~ ciA 
1 ciA,tj0EtCl ÉAEU8EpOOcrEt uµéi<; KClt yvoocrEcr8E 
,CJ8E t~V ciA,tj8EtClV, KClt ~ ciA,tj0EtCl ÉAEU8Ep 

FILIPENSES 



D. Samuel Pérez Millos es Master en Teología (Th.M.) por el IBE, (Instituto Bíblico Evangélico). 
Actualmente es miembro de la Junta Rectora del IBSTE (Instituto Bíblico y Seminario Teológico 
de España}, y es profesor en activo de las áreas de Prolegómena, Bibliología y Antropología de 
esta institución. 
Escritor de más de 30 libros de teología y estudios bíblicos, conferenciante de ámbito interna­
cional y consultor adjunto de Editorial Clie en áreas de lenguas bíblicas, D. Samuel Pérez Millos 
une a su preparación académica la valiosa experiencia vital y pastoral de su anterior labor por 
más de 25 años como pastor de la Primera Iglesia Evangélica de Vigo (España). 

Ka\ yvwcrecr0e t~v cilvtj0etav, Ka\ ~ cilvtj0etc 
tj0Eta ÉAEU0EpWO'Et úµéi~ Kat yvwcrecr0E t~V 
ti}v cilvt\0Etav, Ka\ ~ cilvtj0Eta ÉAEU0EpwcrEt 

Samuel Pérez Millos, nos ofrece una incomparable obra porla calidad y su extenso contenido. Une en un solo comentario el 
rigor del análisis gramatical del texto griego del Nuevo Testamento y las derivaciones prácticas, doctrinales y teológicas del 
mismo. Las características principales-de este comentario son: 

• Técnico. A cada libro le precede un com~l ' to estudio introductorio sobre el autor, fecha , cuestiones críticas, tema 
principal y bosquejo analítico. 

• Analítico. Examen gramatical del texto griego con incorporaciones de la correspondiente crítica textual, cuando se da el 
caso, analizando todos los elementos de cada versículo, como verbos, sustantivos, adjetivos, proposiciones, etc. 

• Lingüístico. Textogriegoytraducción interlineal de cada palabra.Análisis del mismo con modos verbales, declinaciones 
etc., ofreciendo el significado principal y l~s complementarios de cada palabra. . 

• Exegético. Interpretación literal de cada término y su significado en el conjunto canónico del Nuevo Testamento. 
• Práctico. Aplicación a la vida del individuo o de la comunidad de la enseñanza doctrinal, teológica y espiritual 

derivada de la exégesis del texto. 
• Didáctico.Al final de cada capítulo se hace una aplicación práctica de lo analizado en el mismo. 
• Complementario. La exégesis del texto se ve complementada con una serie de excutSussobretemasdoctrinales y prácticos 

que precisan de mayor atención y detalle. 

En suma, un comentario único, riguroso ,extenso e intenso, pero muyprácticoyútil a la vez, para todo amante y estudioso 
de la Palabra de Dios. 





, 
COMENTARIO EXEGETJCO AL 

) GRIEGO DEL NUEVO TESTAMENTO 

FILIPENSES 

Samuel Pérez Millos, Th.M. 



EDITORIAL CLIE 
C/ Ferrocarril, 8 
08232 VILADECAVALLS (Barcelona) ESPAÑA 
E-mail: clie@clie.es 
Internet: http://www.clie.es 

COMENTARIO EXEGÉTICO AL TEXTO GRIEGO 
DEL NUEVO TESTAMENTO 
FILIPENSES 

Copyright© 2016 Samuel Pérez Millos 

Copyright © 2016 EDITORIAL CLIE 

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación 
de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción 
prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográjicos) si ne­
cesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra (www.conlicencia.com; 
9170219 70193 272 04 47). 

ISBN: 978-84-8267-970-9 
ISBN obra completa: 978-84-8267-547-3 

Impreso en USA / Printed in USA 

Depósito Legal: B 18611-2016 

Clasifiquese: 
REL006070 
Comentarios bíblicos 
Nuevo Testamento 



DEDICA TO RIA 

A los que sintiendo el llamamiento a 
la misión, dedican su vida a cumplir 
el mandato de Cristo de llevar el 
evangelio a todas las naciones, 
renunciando a sus privilegios para 
asumir las limitaciones de una vida de 
entrega al servicio. 
A todos los que orando y ofrendando 
son instrumentos vitales para sostener 
la obra misionera. 





ÍNDICE 

Capítulo l. 13 
Saludos, gratitud e informes. 13 

Introducción. 13 
Introducción general. 14 
La ciudad de Filipos. 14 
La sociedad. 17 
La religión. 18 
La correspondencia en el mundo greco-romano. 18 
Introducción especial a la Epístola. 20 
Los escritos de la prisión. 20 
La iglesia en Filipos. 22 
La literatura de la Epístola. 27 
Los hápax legómenon de la Epístola. 29 
Lenguaje de la Epístola. 29 
La Epístola en la Iglesia. 30 
Autor. 32 
Lugar y fecha. 34 
Destinatarios. 35 
Contenido general de la Epístola. 36 
La Alta Crítica y las propuestas anti-Pablo. 37 
Propuestas generales. 3 7 
Propuesta de la integración. 39 
Teología de la Epístola. 42 
Contenido de la Epístola. 45 
El texto griego de la Epístola. 46 
Referencias de textos griegos para la Epístola. 48 
Texto refundido. 48 
Análisis del texto griego. 54 
Aparato crítico del texto griego. 54 
Otras precisiones sobre el texto griego. 54 
Bosquejo. 55 
Comentario a la Epístola. 56 
Saludos y gratitud (1:1-11). 58 
Saludos (1: 1-2). 58 
Gratitud por los creyentes en Filipos ( 1 :3-11 ). 71 
Circunstancias personales de Pablo (1: 12-30). 91 
Su prisión como medio de evangelización ( 1: 12-20). 91 



8 FILIPENSES 

Su disposición para glorificar a Cristo con su vida (1 :21-26). 111 
Exhortación a santidad de vida (1 :27-28). 120 
Exhortación a una vida comprometida ( 1 :29-30). 127 

Capítulo 11. 133 
El sentir de Cristo 133 

Introducción. 133 
La humildad como modo de vida cristiana (2:1-30). 135 
Exhortación a la humildad (2: 1-4). 135 
Ejemplo supremo de humildad (2:5-11). 148 
Llamamiento a una conducta cristiana digna (2: 12-18). 179 
El ejemplo y recomendación de Timoteo (2: 19-24 ). 200 
El ejemplo y recomendación de Epafrodito (2:25-30). 207 

Capítulo 111. 219 
Ganancia en la pérdida. 219 

Introducción. 219 
El compromiso de la vida cristiana (3:1-21). 221 
Advertencias sobre los judaizantes (3:1-3). 221 
El ejemplo de Pablo (3:4-14). 233 
Su condición anterior (3:4-6). 233 
Su transformación (3:7). 238 
Sus objetivos (3:8-11). 240 
Su meta (3:12-14). 251 
La exhortación a los creyentes (3:15-21). 258 

Capítulo IV. 275 
Pastorado ejemplar. 275 

Introducción. 275 
La paz en la experiencia del cristiano (4:1-13). 277 
Paz como modo de vida en la iglesia (4:1-4). 277 
Paz en la experiencia personal ( 4:5-9). 288 
Paz en toda ocasión (4:10-13). 307 
Gratitud, saludos y bendición (4:14-23). 317 
Gratitud por la ofrenda (4:14-20). 317 
Salutaciones finales ( 4:21-22). 332 
Bendición (4:23). 334 

Bibliografía. 337 



PRÓLOGO 

No por pocos es sabido que todo aquel que ha sido llamado a la 
obra pastoral se encontrará, cual Cristiano en el sueño de Bunyan, con 
distintos personajes en su peregrinaje ministerial. Entre otros, muchos 
de ellos serán discípulos y ovejas a quienes el pastor se dedicará a 
enseñar, cuidar, proteger, guiar. Aunque no la mayoría, dicha relación 
con algunos se transformará en compañerismo y gran simpatía personal 
y ministerial. 

Y luego están aquellos. Aquellos pocos con los que el ministro, 
quitada la toga de su oficio, puede abrir su corazón sin más; donde él 
mismo se siente una oveja en el pequeño rebaño que ama y es amado, 
oye y es oído. Son los que, como dijera el poeta romano Ennio, son 
amigos certeros en tiempos inciertos1• Esta última clase, es decir, sus 
amigos, es a quienes el apóstol se dirige en esta afectuosa carta: y es 
esto lo que, primeramente, me da pie para recomendarte (o, mejor, 
amigablemente encomendarte) la detenida y meditada lectura de esta 
epístola y, en segundo lugar, a hacerlo en compañía del comentario al 
texto por nuestro conocido y amado autor Pérez Millos. 

Hay tres razones por las cuales esta inspirada correspondencia 
amerita mucho más que una lectura superficial. Primero, como dijimos, 
es en varios sentidos la más entrañable de las cartas de Pablo a una 
congregación. ¿No es cierto que para conocer a fondo a una persona y 
su corazón, debemos estudiar a aquellos que son parte de su amistad 
íntima y sus sentimientos para con ellos? Claro está que a las otras 
epístolas no les falta muestras de cariño por parte del apóstol, pero aquí 
hay algo diferente. La mención tan entrañable de llevarlos en el corazón 
(l, 7), de haberse encariñado con ellos con el mismísimo amor de Cristo 
(l, 8), de preferir no partir aun con Cristo por el bien de ellos y para 
poder verlos nuevamente ( l, 24-26), del deseo perseverante y la 
seguridad de que los visitaría en persona (2, 24), de en una sola frase 
llamarlos mis hermanos amados y deseados, mi alegría, mi corona ... 
[mis] amados (4, 1), entre otras cosas, nos muestra mucho más que un 
pastor que ama a sus ovejas; es un hombre que extraña a sus amigos. 
Cicerón nos dice que la raíz de la palabra amistad es amor2, y en el caso 
de esta congregación ese amor se veía reflejado, no solo en palabras, 
sino en obras, específicamente en el soporte económico que habían 

1 En el original el juego de palabras es precioso: amicus certus in re incerta 
cernitur 
2 De amicitia, VIII, 26 



10 FILIPENSES 

enviado al apóstol varias veces, y aun esta vez por mano de Epafrodito. 
Pablo les asegura que su alegría por esta ofrenda no se limita al valor 
financiero, puesto que -y lo deja muy claro- él ya estaba instruido en 
la escuela de la abundancia y la necesidad, encontrando suficiencia en 
Cristo en ambas. Su alegría era ver el fruto espiritual que significaba 
esto para con Dios ( 4, 18) y el interés genuino para con él como su 
amigo (4, 14-16). 

En segundo lugar, hay una insistencia casi excesiva en un tema 
que, aunque mencionada alguna que otra vez en otras epístolas, vibra en 
cada capítulo de esta a diferencia del resto. Es el sentir lo mismo, -ro 
mhó <ppovEtV. Para quien haya dado sus primeros pasos en el griego 
antiguo y pueda disfrutar de una lectura medianamente rápida y en voz 
alta de esta epístola en su idioma original, se apercibirá inmediatamente 
de este punto: el verbo y la construcción recién mencionada son el eco 
que se extiende a través de toda la lectura y es el concepto que queda 
resonando en los oídos luego de haberla leído. De hecho, el pasaje 
cristológico neotestamentario par excellence del capítulo segundo es, 
más que orientación doctrinal como en otros lugares del N.T., una 
argumentación pastoral definitiva del tema sentir lo mismo, que va 
coronado de la humildad objetiva en Cristo y por extensión en el 
creyente. 

En tercer lugar, gran parte de esta carta personal se la lleva casi 
todo el capítulo tercero a propósito de la intrusión de, quizá, los 
principales enemigos del apóstol y de la obra evangélica: los 
judaizantes. Esto, por supuesto, no es ningún descubrimiento, ya que 
otras cartas apostólicas también tienen fuertes y claras alusiones a estos 
enemigos de la cruz. Con todo, perrnítaseme decir que aquí hay un tono 
diferente. Por lo general, el recurso que utilizaba nuestro apóstol era el 
exegético y argumentativo para enfrentar la inconsecuencia lógica de la 
interpretación cristiano-judaizante. Sin embargo, aquí se huele algo ya 
personal. Hasta ahora Pablo luchaba, como si fuera, desde una arena 
diferente: éste desde la gracia, y aquellos desde una fusión (luego 
confusión) entre la ley y dicha gracia. Ahora, ya harto de que se 
metieran con sus amados amigos con un verdadero veneno que hasta el 
día de hoy amenaza a la iglesia libre en Cristo, ha decidido regresar a la 
arena de aquellos, ponerse los guantes judaizantes llenos de polvo que 
él mismo había desechado en su camino a Damasco años atrás, y ante 
un público que aguarda en silencio, se le escucha decir: F.yw µaA.A.ov, 
pues yo más (3, 4). Ahí mismo comienza uno de los discursos, a mi 
opinión personal, más sublimes de todo cuanto el apóstol escribió. 



PRÓLOGO 11 

Finalmente, por qué estudiar minuciosamente la carta a los 
filipenses junto con el comentario en cuestión. Vayamos al grano: hasta 
el momento, dificilmente se haya escrito algún comentario al texto de 
esta epístola, originalmente en el idioma de Cervantes, que pueda 
acercársele en profundidad teológica, reflexión filológica, y alcance 
práctico y pastoral. 

Profundidad teológica en tanto se echa luz a cada tema de manera 
comprehensiva pero entendible, y las doctrinas complicadas se explican 
de forma tal que benefician tanto al erudito bíblico como al fiel creyente 
que busca acercarse más al Dios de la Palabra. Comentarios al pasaje 
cristo lógico del capítulo segundo (2, 5-11 ), la impresionante reflexión 
de Cristo como vida en los pasajes tan conocidos como 1, 21 ss. y 3, 
7ss., son un tesoro invaluable que nos adentra en la persona de Cristo, 
nos renueva la mente, y transforma el corazón. La vista panorámica que 
ofrece la Introducción al libro, la clarísima manera de bosquejar cada 
sección -entre tantas otras cosas- son de utilidad única para todo 
estudiante serio de Filipenses. 

Reflexión filológica, porque Pérez Millos es, en nuestra 
comunidad hispanohablante, un verdadero pionero en detenerse en cada 
jota y cada tilde (¡y no utilizo lenguaje metafórico!) de la epístola en su 
idioma original, explicando minuciosamente las variantes de lectura 
importantes donde las haya, y trayéndonos unos veinte siglos atrás para 
comprender de la manera más aproximada y certera posible lo que un 
creyente en ese momento oía y entendía al leerse esta correspondencia 
en su iglesia local. Solamente hace falta detenerse, por ejemplo, en la 
discusión de las voces forma, naturaleza, kénosis, en el segundo 
capítulo, y sus tan importantes implicaciones para un entendimiento 
verdadero de Cristo y su obra salvífica en el contexto de su eterna 
divinidad y humanidad asumida en el tiempo. 

Alcance práctico y pastoral, pues hay en cada página una absoluta 
inclinación por pasar de la explicación a la aplicación, en tanto la final y 
última pincelada de cada reflexión por parte de nuestro autor es siempre 
pastoral, real, íntima, directa. Se dice que una de las mayores 
contribuciones de Lutero, el gran reformador, fue que en medio de tanta 
información objetiva acerca de Dios, él fijó su atención en el pro me, es 
decir, en el para mí o por mí. Si no hay transforffiación luego de la 
información; si solo hay tradición pero no humildad; si la Palabra 
escrita no nos lleva una comunión íntima y renovada con la Palabra viva 
-como es la lamentable tendencia de muchos de nosotros, jóvenes 
hispanoamericanos, que nos estamos volcando a este avivamiento de 



12 FILIPENSES 

volver a las Escrituras pero nos estamos quedando a medio camino­
entonces terminaremos por recrear la misma religiosidad sin vida contra 
la cual el mismo Hijo de Dios se enfrentó en sus días de ministerio 
terrenal. Ante esta tendencia intelectualista y farisaica cada porción 
comentada, por más teórica que sea, desemboca en una exhortación, 
consuelo, y ánimo refrescante al alma sedienta. Concluyo, pues, 
reproduciendo una porción del comentario (pág. 113) para que gustes, 
amado lector, por ti mismo de la bendición que tienes ahora en tus 
manos. 

"[ ... ] vivir tiene que ver con todos los aspectos de su vida. 
Comienza diciendo para mí, en sentido de expresar su pensamiento y 
creencia firme en cuanto a lo que supone vivir a Cristo. Es 
verdaderamente enfática la expresión puesto que piensen otros lo que 
quieran, él tiene la profunda certeza de que no existe vida para él que no 
sea Cristo. De otro modo, no hay vida digna de llamarse de ese modo 
que aquella que se centra, subsiste, se establece, se orienta y descansa 
en Cristo". 

Un siervo en Cristo, 

Pablo Daut 
Pastor a la comunidad latina. 
Cross Church 
Arkansas U.S.A. 



CAPÍTULO 1 

SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 

Introducción. 

La Epístola del Apóstol Pablo a los Filipenses es una de las 
admirables joyas de la literatura bíblica del Nuevo Testamento. No es 
un escrito con la extensión de otras cartas paulinas, como pueden ser 
Romanos o 1 Corintios, sin embargo tampoco es de los más breves. El 
propósito del escritor no era producir un compendio de enseñanza 
teológica sobre algún aspecto doctrinal determinado, como ocurre con 
otros escritos, a modo de ejemplo Efesios, ni tampoco ordenar lo que no 
estaba correctamente como ocurre en los escritos a Corintios y Gálatas. 
Es una epístola, como así se llamará en lo sucesivo, que nace de un 
corazón agradecido por una ofrenda recibida de sus hijos en la fe, en la 
iglesia en Filipos. El amor profundo hacia ellos, así como el aliento que 
le produjo la dádiva, junto con la visita de Epafrodito, se hacen 
claramente expresivos en el contenido de la Epístola. Es un prisionero, 
ya mayor, que vibra de gratitud por lo recibido, que se goza en la 
comunión que le manifiestan y que deja traslucir la alegría de una 
experiencia en el servicio comprometido. El gozo personal y la 
exhortación al gozo de sus hermanos, aparece continuamente. Todo ello 
produce una sensación de profunda paz espiritual cada vez que se lee. 

Sin embargo, como corresponde a un escrito inspirado, contiene 
profundas verdades teológicas, mereciendo destacarse el párrafo 
Cristológico, con una profundidad admirable (2:6-11). No hay otro 
semejante en todos los escritos del apóstol Pablo, salvo en la Epístola a 
los Colosenses. La profundidad de la doctrina de la kenosis, el 
vaciamiento del Hijo de Dios, Su anonadamiento y humillación, 
expresada en la precisión de un párrafo breve, es admirable. A esto debe 
unirse las continuas exhortaciones y enseñanzas orientadas a una vida 
cristiana consecuente, que hacen del escrito un elemento imprescindible 
para establecer las bases de la ética cristiana en toda la dispensación de 
la Iglesia, sin limitación. En la búsqueda continua en que el mundo está 
empeñado para conseguir la paz, tanto en el orden social como en el 
individual, la Epístola ofrece, desde la perspectiva divina, el único 
modo de vivir la experiencia de la paz, mediante una correcta relación 
con Dios. 

No tiene esto que ver con las circunstancias externas que puedan 
rodear la vida del creyente, la paz y el gozo no son el resultado de 



14 FILIPENSES 1 

bonaza y felicidad desde el exterior, sino de la armonía y comunión con 
Dios en el interior. Es, esencialmente, la acción libre del Espíritu de 
Dios produciendo el gozo y la paz en el corazón cristiano, que trae 
como resultado un profundo contentamiento cualquiera que sea el 
tiempo y las circunstancias por las que se atraviese. 

, Siendo un escrito plenariamente inspirado, es un texto 
autoritativo e inerrante, cuyo contenido es de la pluma de Pablo, pero es 
Palabra de Dios. Con sumo respeto, atención y reverencia se debe hacer 
una aproximación para establecer la exégesis del texto de esta Epístola. 
Sin embargo, es necesario establecer algunos parámetros generales que 
permitan un análisis desprejuiciado del escrito. Para lo cual ha de 
tenerse en cuenta que tipo de escrito es, literariamente hablando. Cuál es 
el propósito por el que fue producido. Como eran las circunstancias 
personales tanto del escritor como de los destinatarios. Además, siendo 
el idioma en que se escribió el griego koiné, deberá prestársele toda la 
atención posible al análisis del mismo, poniendo cuidado en las 
alternativas de lectura, para tener la mayor precisión posible en las 
conclusiones del comentario. 

Es necesario aproximarse al texto haciendo dos introducciones. 
La primera podemos llamarla general, en la que se estudian aspectos 
genéricos del escrito, tales como tipo en que puede clasificarse, datos 
relativos a la sociedad del entorno histórico, agrupación del escrito con 
otros de semejantes condiciones, etc. La segunda se llamará especial, en 
la que se consideran cuestiones propias de la Epístola, como autor, 
destinatarios, fecha y lugar de escritura. De la misma manera se 
atenderá en esta introducción aspectos de la Epístola en la Iglesia, con 
las pruebas internas y externas de autoría, añadiendo también un 
apartado para considerar las posturas contrarias a la autoría de la carta, 
en donde deben mencionarse también las propuestas que vienen del 
sector liberal con la pretensión de negar la Epístola tal como se ha 
recibido. Esto permitirá afirmarse en considerarla como un escrito único 
procedente de un solo autor, escrito en un determinado tiempo, y con 
una sola intención. E1,1 este apartado se presentará el Bosquejo Analítico 
para el estudio y comentario de la Epístola. 

Introducción general. 

La ciudad de Filipos. 

El origen de la ciudad de Filipos estaba situada en la vía Egnatia, 
a 16 km al oeste de Macedonia, dentro del continente. Es una fundación 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 15 

del rey Filipo 11 en el lugar que ocupó la colonia tasia de Kpr¡vtóEc; 
(Krenides), en el valle del Orbelos, nombre antiguo del Lekani, a la 
orilla norte de la marisma que se extendía por la llanura que lo separaba 
del monte Pengeo al sur. La construcción y engrandecimiento de la 
ciudad tuvo lugar en el 356 a. C. 

El objetivo de esta reconstrucción, o tal vez mejor fundación, era 
colocar una plaza fuerte en un punto de paso estratégico en la región, 
que controlaba la ruta entre Anfipolis y Neápolis, un segmento de la 
gran carretera real que atravesaba de este a oeste Macedonia. Además 
desde ella se podían controlar los yacimientos de oro de las minas 
vecinas a la ciudad. En el 335 a. C. Alejandro pasó a través de Filipos 
en su viaje de Anfipolis a Tracia. La carretera que pasaba por la ciudad 
fue reconstruida por los romanos bajo el nombre de Vía Egnatia. 

Después de la conquista macedonia de Anfipolis, Pidna y 
Potidea, Filipo 11 dotó a la nueva ciudad de importantes fortificaciones 
para defenderla de las tribus tracias, que cortaban en parte el paso entre 
las marismas y el Orbelos, y estableció allí colonos. El mismo rey hizo 
emprender el saneamiento de las marismas, de lo que da testimonio el 
escritor Teofrasto. La ciudad conservó una verdadera autonomía dentro 
del Reino Macedonio, contando con sus propias instituciones políticas. 
El descubrimiento de nuevas minas de oro cerca de la ciudad, en Asyla, 
contribuyó al enriquecimiento del reino de Filipo 11, que obtenía unos 
mil talentos al año y estableció allí una fábrica de moneda. La 
integración definitiva de la ciudad en el reino macedonio, tuvo lugar 
bajo Filipo V. 

Con todo, en el tiempo de las referencias anteriores, la ciudad era 
de tamaño modesto, calculando algunos que no pasaría de dos mil habitantes. 
Cuando los romanos destruyeron definitivamente el reino de Macedonia, en 
167 a. C. y lo dividieron en cuatro estados, fue Anfipolis y no Filipos la 
designada como capital del estado de Macedonia oriental. 

En esa época se conoce poco de la ciudad en sí, salvo algunos 
monumentos que se conservaban parcialmente, como la muralla 
construida por Filipo 11, que rodeaba la ciudad, así como la acrópolis de 
la que se conservan algunos restos. En la falda de la montaña están los 
restos del teatro griego construido por ese rey. También fueron 
excavados los cimientos de una casa bajo el foro romano, un pequeño 
templo y un heroón templo consagrado a un héroe. En el templo estaba 
la tumba de alguien llamado Exekestos, posiblemente en el ágora de la 



16 FILIPENSES 1 

ciudad y ligado al culto de K ncrn:i;, héroe al que se atribuía la 
fundación de la ciudad. 

En la época romana, vuelve a hablarse de la ciudad con motivo 
de la guerra civil romana, que siguió al asesinato de Julio César. Sus 
herederos Marco Antonio y Octavio se enfrentaron a los partidarios de 
la República, Marco Junio Bruto y Cayo Casio Longino, en una doble 
batalla decisiva, que tuvo lugar en la llanura al oeste de la ciudad en 
octubre del 42 a. C. En un primer combate las fuerzas dirigidas por 
Bruto fueron vencedoras, pero en el segundo, veinte días después, fue 
derrotado. Lo vencedores, Marco Antonio y Octavio licenciaron una 
parte de sus veteranos soldados, probablemente la Legión XXVIII, los 
cuales se instalaron en la ciudad, refundada como colonia romana, bajo 
el nombre de Colonia Victrix Philippensium. 

En el 41 a. C. Augusto le dio el rango de colonia romana, con 
derecho italiano. Nueve años después, Octavio reorganizó la colonia y 
procedió a un nuevo licenciamiento de legionarios veteranos, tal vez 
pretorianos, y de italianos. La ciudad tomó el nombre de Colonia Lulia 
Philippensis, convertido en Colonia Augusta Lulia Philippensis, 
después de enero del 27 a. C., cuando Octavio recibió él mismo el 
nombre definitivo del Senado. 

Como consecuencia de este licenciamiento -y quizás después del 
primero- el territorio de Filipos fue dividido y distribuido a los colonos. 
La ciudad mantuvo sus límites macedonios, materializados por el recinto, y 
su plano no es más que parcialmente revisado con la implantación del foro 
un poco al este del emplazamiento probable del ágora. 

Unido a la riqueza que le aportó el territorio y su pos1c10n 
privilegiada en la Vía Egnatia, trajo a la ciudad un marco monumental, 
particularmente imponente respecto al tamaño de área urbana: el foro se 
ordenó en dos terrazas de una parte y otra de la calle principal, 
construcción que se llevo a cabo en varias fases entre el tiempo del 
emperador Claudio y los Antoninos. Se agrandó el teatro de modo que 
diese cabida a los juegos romanos. Una abundante colección de 
inscripciones romanas dan testimonio de la prosperidad de Filipos. 

Cuando el apóstol llegó a la ciudad en el 49 d. C. (Hch. 16: 11-
15), Filipos era un centro urbano de gran importancia en la parte 
oriental de la llanura. La población, como en la mayoría de las 
localidades de la zona era romana y griega. El latín era, como colonia 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 17 

romana, el idioma oficial, sin embargo el griego, especialmente el 
koiné, era el predominante en la vida diaria y en el comercio'. 

La sociedad. 

Las colonias solían reproducir la forma de vida de Roma. 
Destacan las diversiones, que tenían modos diversos de realizarlas en 
cada ciudad, disfrutando del tiempo libre en atracciones que se llevaban 
a cabo en el circo y en el teatro o anfiteatro. La instalación de mayores 
dimensiones era el circo, destinado a las carreras, pero también se usaba 
para representaciones que conmemoraban los acontecimientos del 
Imperio. Las medidas de estos lugares, inspirados en los hipódromos y 
estadios griegos, eran mucho mayores que estos. Recintos alargados con 
los extremos circulares y con una barrera central donde se solían colocar 
columnas o estatuas, formaban dos calles por donde corrían las 
cuadrigas tiradas por caballos. 

Otra diversión consistía en los combates de gladiadores. Parece 
ser que eran parte de los juegos fúnebres de los etruscos y tenían 
vinculación con el culto al dios Saturno. Como ocurrió con costumbres 
antiguas, los combates de gladiadores, que comenzaron por un rito de 
significación religiosa se convirtieron en un espectáculo bárbaro y 
sangriento que llegó a levantar pasiones desenfrenadas. 

La sociedad estaba establecida en clases que comienza con la 
diferenciación entre patricios y plebeyos. Esto generó conflictos 
continuos en donde los segundos buscaban una completa equiparación 
social, que aunque no se consiguió totalmente, estableció un cierto 
equilibro que permitió el ascenso social de los homines novi. La 
participación en la política o en el ejército se basaba en el grado de 
riqueza que permitiera dotarse de equipo militar. Los proletarii, que no 
servían en el ejército porque no contaban con más propiedad que su 
prole, de ahí el nombre, eran los más numerosos de los ciudadanos, pero 
mantenían sus derechos, que les convertía en grupos a prestar atención 
para los políticos que los mantenían alimentados y entretenidos, con 
reparto gratuito de comida y los espectáculos públicos, de ahí el 
conocido lema panen et circenses. Resumiendo, la composición social 
se componía de personajes influyentes de elevada posición económica y 
los plebeyos, entre los que estaban los proletarii que no poseían nada. 
En la sociedad había también los esclavos, que eran considerados como 
meros objetos en propiedad de un dueño, que prácticamente podían 

1 Datos tomados mayoritariamente de la Enciclopedia Libre Wikipedia. 



18 FILIPENSES I 

hacer con ellos cuanto le apeteciese. El esclavo podía casarse con 
autorización del dueño pero su matrimonio era un simple concubinato y 
los hijos habidos en él eran propiedad de su dueño. Algunos esclavos 
llegaban a comprar su libertad, a los que se llamaba libertos, 
emancipados algunos por decisión de sus dueños que lo disponían en su 
testamento, casi siempre por méritos hechos durante el tiempo de 
servi~io en esclavitud. En ocasiones el amo ponía en el cuello del 
esclavo una placa que traducida decía: Detenedme si escapo y 
devolvedme a mi dueño "2 

La religión. 

La religión consistía, al igual que entre los griegos, más en cultos 
que en doctrinas. Había dos clases de cultos: los del hogar, que unían a 
la familia, y los públicos, que estimulaban el patriotismo y el respeto al 
Imperio. En los días de Pablo comenzaba ya a practicarse el culto al 
emperador. El culto a los dioses se rendía para recibir favores, de modo 
que si el que adoraba a un determinado dios, no recibía lo que le pedía, 
dejaba de tenerlo por dios, y cambiaba a la práctica de culto a otro. 

En cada ciudad había varios templos y lugares dedicados a alguna 
divinidad romana o griega. Antes de tener los templos, se practicaba el 
culto en los bosques sagrados, que poco a poco fueron sustituidos por 
edificaciones. Algunos templos adquirían dimensiones y lujo que los 
hacían famosos en todo el mundo. Cada divinidad tenía su propio sistema 
de culto, algunos de los cuales practicaban perversidades como las 
bacanales en honor de Baco, con ingesta de vino hasta embriagarse, y la 
prostitución sagrada en honor de deidades, especialmente femeninas. 

La correspondencia en el mundo greco-romano. 

En los tiempos de la carta había diversos géneros de escritos, 
algunos de los cuales tenían pautas generales e incluso modelos que 
servían de ayuda para quienes escribían. La instrucción en la sociedad 
de entonces incluía, además del aprendizaje de lectura y escritura, la 
enseñanza de las formas epistolares. La mejor prueba de esta afirmación 
son los dos textos que se usaban para esa enseñanza, uno el de Pseudo­
Demetrio y otro el de Pseudo-Libanio. El primero se ocupa de los 
distintos tipos epistolares y contiene unos veintiún diferentes tipos de cartas, 
y el segundo trata también. de los estilos epistolares. En esta obra aparecen 
unos cuarenta distintos modelos de cartas. Entre ellos hay enseñanzas sobre 

2 Tenemene fucia et revo cameadomnum et viventium in aracallisti. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 19 

cartas exhortativas y también sobre la carta de amistad, en el que hay 
distintos temas pero descansa en la relación entre amigos. 

El Dr. Gordon Fee, traslada en su comentario un ejemplo de carta 
de amistad que aparece en el Pseudo-Demetrio: 

"Aunque he estado separado de ti durante mucho tiempo, solo lo 
sufro en el cuerpo. Nunca me olvido de ti, ni de la forma impecable en 
la que fuimos educados juntos desde la infancia. Sabiendo que yo me 
preocupo de forma genuina por tus asuntos, y que he trabajado sin 
escatimar esfuerzos para beneficio tuyo, he asumido que tú también 
tienes la misma opinión de mí, y que no me negarás nada. Por tanto, 
harás bien en preocuparte por los miembros de mi casa por si tienen 
necesidad de algo, y ayudarles en cualquier cosa y escribirme para 
informarme de la forma en que me tienes en cuenta "3. 

Se suelen considerar los siguientes elementos en las cartas de 
amistad: a) Presentación y saludo; b) buenos deseos para el receptor; c) 
noticias sobre el remitente; e) solicitud de noticias de los destinatarios; 
f) informaciones generales; g) saludos y despedida. 

Volviendo al estudio que el Dr. Gordon D. Fee hace sobre este 
tema escribe: 

"Como en la mayoría de las sociedades antiguas, en el mundo 
grecorromano la amistad jugaba un papel muy importante en las 
relaciones sociales, incluyendo la política y los negocios. Tan 
importante era este tema que se convirtió en un tema de discusión 
filosófica. Aristóteles dedicó una sección considerable de su Ética a 
Nicómaco al tema de la amistad, mientras que Cicerón y Plutarco 
tienen tratados enteros sobre este tema, y Séneca lo aborda en varias de 
sus 'cartas morales'. Según Aristóteles (y otros que siguieron sus 
pasos), existían tres tipos de 'amistad' entre 'iguales': (1) La verdadera 
amistad entre personas virtuosas, cuya relación se basa en la bondad y 
la lealtad (incluyendo la confianza); (2) La amistad basada en el 
placer, es decir, en el disfrute de una misma cosa, de modo que las 
personas disfrutan una sociedad de los que 'tienen los mismos gustos, 
fines y opiniones'; (3) La amistad basada en la necesidad, un acuerdo 
puramente utilitario, que Aristóteles desprecia, Aristóteles también 
acepta que la palabra amistad puede usarse para relaciones entre 'no 

3 Gordon D. Fee. Comentario de la Epístola a los Filipenses. Clie. Terrasa, 
2006. 



20 FILIPENSES 1 

iguales ': padre e hijos, un anciano y un joven, marido y mujer, y entre 
gobernante y las personas gobernadas "4. 

No cabe duda que desde la perspectiva filosófica, la amistad 
contiene también la mutua reciprocidad de dar y recibir, que se 
convierte en expresiones de gratitud y de compañerismo, manifestados 
en la~ cartas que se conservan de entonces. 

Existen otros tipos de escritos, entre los que puede hacerse 
referencia los de instrucciones morales. No cabe duda que el concepto 
de moralidad del primer siglo difiere absolutamente del cristiano y de su 
ética bíblica. Sin embargo se aprecia en las referencias epistolares que 
existe una enseñanza en la que un maestro instruye a un discípulo y lo 
hace mediante la escritura. Los escritos de este estilo variaban pero en 
ellos había dos elementos: por un lado el que enseñaba, siempre 
superior en conocimiento y experiencia al que iba destinado; por otro 
lado la finalidad del escrito en el que se procuraba persuadir al que iba 
dirigido, orientándolo en una determinada dirección, que el escritor 
proponía en la carta. 

Introducción especial de la Epístola. 

Los escritos de la prisión. 

Cuatro de los escritos del apóstol Pablo se conocen como de la 
prisión, o mejor técnicamente del cautiverio, porque fueron redactados 
durante un tiempo en que estaba preso, o tal vez más concretamente, 
detenido pero no necesariamente en prisión, sino en una casa de alquiler en 
la ciudad de Roma (Hch. 24:27). Éstos son las cartas a Efesios, Filipenses, 
Colosenses y Filemón. En todos ellos hay evidencias internas que lo 
atestiguan: Ef. 3:1; 4:1; 6:20; Fil. 1:7, 13, 14; Col. 4:18; Flm. 1, 9). 

Aunque el apóstol sufrió varias veces detenciones y prisión por 
causa del testimonio del evangelio, ningún período de tiempo entre los 
que se conocen por el contexto bíblico, fue lo suficientemente extenso 
como para permitir que escribiese las cartas antes mencionadas, salvo 
los dos años de cautiverio en Cesarea, y el posterior en Roma a donde 
el apóstol Pablo había sido trasladado por haber apelado a César en su 
conflicto con los judíos de Jerusalén (Hch. 25:12). El traslado se hizo 
desde Cesarea, donde había estado en prisión durante dos años (Hch. 
24:27). En Roma se le permitió vivir en una casa alquilada con un 

4 Gordon D. Fee. o.e., Pág. 37. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 21 

soldado que lo custodiaba permanentemente (Hch. 28: 16). Ese tiempo 
de prisión fue también largo, durando por lo menos dos años (Hch. 
28:30). Durante ese tiempo, Pablo tuvo ocasión de escribir -como lo 
hizo-, así como para predicar y recibir visitas. 

Es evidente que los escritos del cautiverio pudieron haberse 
producido en otros lugares además de Roma, para los que se presentan 
argumentos de apoyo. Uno de ellos sería Cesarea, proponiéndose que 
Onésimo, el esclavo convertido, pudo haber huido desde Colosas y 
refugiarse en la ciudad, aunque un argumento como este resulta muy 
débil puesto que pudiera aplicarse a otros lugares como Éfeso e incluso, 
como lo más probable, Roma, donde por el tamaño de la ciudad podría 
pasar más desapercibido. Pablo estuvo preso en Cesarea durante un 
tiempo aproximado al de Roma y en condiciones semejantes, por tanto, 
bien pudo haber producido los escritos de la prisión, desde este lugar 
(Hch. 24:23). Sin embargo hay algunas diferencias entre las 
circunstancias de la prisión en Roma y la de Cesarea. Pablo tenía en 
Roma libertad para predicar (Hch. 28:30-31), pero no hay ninguna 
evidencia de que lo hiciese durante su prisión en Cesarea, salvo el 
testimonio ante el gobernador y las autoridades que en alguna ocasión 
se encontraron con él en audiencias. El apóstol en las epístolas a los 
efesios y a los colosenses pide oración para que el Señor le conceda 
predicar el evangelio en las oportunidades que tiene, cosa que se puede 
identificar con la prisión en Roma mucho más que con Cesarea (Ef. 
6: 19-20; Col. 4:3-4). Otra evidencia contraria a que haya escrito las 
epístolas desde Cesarea es lo que dice a Filemón: "Prepárame también 
alojamiento; porque espero que por vuestras oraciones os seré 
concedido" (Flm. 22); la situación en Cesarea no justifica esperanza 
alguna en su liberación. Además de todos estos argumentos, sería dificil 
que el apóstol omitiese en la relación de los hermanos que le asistían a 
Felipe, que ministraba en el área de Cesarea. 

Otra propuesta para el lugar de los escritos de la prisión es Éfeso. 
Ésta descansa esencialmente en algunas frases de los escritos paulinos 
en las que hace referencia a conflictos y, en cierta medida, a un tiempo 
de prisión en Éfeso. Pablo dice que estuvo en prisión varias veces, más 
que los falsos apóstoles que estaban en Corinto (2 Co. 11 :23). También 
dice que el conflicto en Éfeso había sido intenso, comparándolo con una 
lucha contras las fieras (1 Co. 15:32). Aparentemente tuvo una situación 
muy complicada en aquella ciudad hasta el punto de decir que "tuvimos 
en nosotros mismos sentencia de muerte" (2 Co. 1 :8-1 O). En la carta a 
los romanos, el apóstol hace referencia a Andrónico y Junias, que 
habían sido compañeros suyos en la prisión (Ro. 16:7), si bien no hay 



22 FILIPENSES I 

una referencia directa a Éfeso, convirtiendo esta posibilidad en mera 
suposición, que podría aplicarse a otros lugares de su ministerio. 

Finalmente, está la propuesta más firme y es que los escritos de la 
prisión fueron producidos en Roma, donde Pablo estuvo preso por dos 
años, detenido en una casa de alquiler en donde tenía plena libertad para 
recibir a todos y predicar el evangelio (Hch. 28:30-31 ). Algunos de los 
que acompañaron al apóstol hasta Roma, son mencionados en los 
escritos de la prisión, como es el caso de Lucas cuya presencia con el 
apóstol está atestiguada en su propio relato (Hch. 27-28), mencionado 
en Filemón 24, y Colosenses 4: 14. Igual ocurre con Aristarco (Hch. 
27:2), citado también en el mismo texto de la carta a Filemón y en 
Colosenses 4: 1 O. No debe olvidarse que el apóstol hace referencia en 
una de esas cartas al pretorio y a los creyentes pertenecientes a la casa 
de César (Fil. 1: 13; 4:22). 

Los escritos del cautiverio están estrechamente vinculados entre 
sí, lo que pone de manifiesto que fueron confeccionados en el mismo 
período de tiempo. Junto con las identidades temáticas e incluso 
idiomáticas, se aprecia la coincidencia de que el portador de dos de 
ellas, la Carta a los Efesios y la Carta a los Colosenses, fue el mismo 
hermano, concretamente Tíquico (Ef. 6:21; Col. 4:7), quien tuvo por 
compañero de viaje a Onésimo (Col. 4:9), el que a su vez llevó a su 
destinatario la Carta a Filemón. Es evidente que la vinculación de los 
escritos les da una cierta semejanza en diversos temas e incluso la 
reiteración de las mismas frases o palabras en cada uno de ellos. Las 
Cartas proceden del mismo apóstol en el mismo tiempo y desde el 
mismo lugar. 

La iglesia en Filipos. 

Pablo acompañado de Sitas y Timoteo llegaron a Troas en el 
segundo viaje misionero. La visión del varón macedonio que pedía a Pablo 
que pasase a Macedonia y les ayudase (Hch. 16:9), hizo que tomase la 
decisión de orientar el viaje hacia Europa, uniéndose Lucas al grupo. Una 
vez en la provincia de Macedonia llegaron a Filipos (Hch. 16: 12). 

El relato de Hechos dice que el grupo estuvo unos días en la 
ciudad. Posiblemente los días los ocuparon en orar, planificar, conocer 
la gente, etc. e indagar donde podían reunirse los pocos creyentes judíos 
para la oración. Es evidente que en la ciudad no había un número 
suficiente de escribas para formar un tribunal, según las leyes rabínicas, 
ni tan siquiera diez varones para que quedase constituida una 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 23 

congregación. Sin embargo, era dificil que no hubiera un lugar en el que 
se reuniesen para la oración en el día de reposo, los pocos judíos que 
hubiese. No se dice como consiguieron la información, sin embargo, 
sabían que los sábados se reunían junto al río. De modo que en ese día, 
salieron todos fuera de la puerta de la ciudad, dirigiéndose hasta el río 
Gangas o Gangites. Allí descubrieron el lugar donde estaban reunidas 
un grupo de mujeres. Pablo, conforme a su costumbre, comenzaba la 
evangelización por los judíos. No sabemos si todas ellas eran judías o 
había alguna gentil, pero, es evidente que eran temerosas de Dios. La 
ausencia de hombres podría deberse a que Filipos, como colonia 
romana, pudiera haber expulsado a los judíos como había hecho el 
emperador Claudio en Roma. Un poco más adelante Pablo y Silas serán 
acusados de judíos perturbadores de la paz (Hec.16:20), acusación 
semejante a la que permitió al emperador expulsarlos de Roma. Las 
mujeres recibieron con agrado a los cristianos. Éstos sentándose, según 
la costumbre de los maestros judíos, comenzaron a predicarles el 
evangelio. Era un grupo pequeño, pero suficiente para oír con interés el 
mensaje que Pablo y sus compañeros les traían, mensaje de salvación y 
de esperanza. Tal vez el mensaje fue sencillo, basándose en presentarles 
la persona y la obra de Jesús (Hch. 16: 13). 

Entre las mujeres reunidas a la orilla del río, está una, cuyo 
nombre es Lidia, dedicada a la venta de telas teñidas en color púrpura. 
Su lugar de procedencia era Tiatira, una ciudad de Lidia, colonia de 
Macedonia. Pudiera ser que su nombre -aunque era común entre 
mujeres del mundo griego- se le pusiera en razón de la zona de donde 
era oriunda, o incluso fuese un sobrenombre geográfico, debido a su 
origen. Según los descubrimientos arqueológicos se demuestra que en 
Tiatira había una fuerte industria dedicada a la púrpura. Esta era una 
tintura de color violáceo, procedente de moluscos gasterópodos. La 
púrpura se cotizaba a precios muy altos, por lo trabajoso de su 
elaboración, precisando a veces diez mil moluscos para conseguir un 
solo gramo. Las telas teñidas con el color púrpura eran consideradas 
como artículo de alto lujo, y el comercio con ella exigía un importante 
capital. Las telas teñidas de púrpura eran utilizadas por los emperadores 
y gentes de alta nobleza y posición. Esta mujer pertenecía a clase 
adinerada alta como se aprecia, entre otras cosas, por disponer de una 
casa grande. La condición espiritual queda reflejada en el detalle que 
apunta Lucas: era una mujer que adoraba a Dios. Muy probablemente 
sería una prosélita de Tiatira, donde había una numerosa colonia judía. 
Por ellos había aprendido quien era Dios y le reconocía como el único 
Dios verdadero, viniendo con otras mujeres para adorarle en la sencillez 
de una reunión de creyentes junto al río. Esta mujer escuchaba el 



24 FILIPENSES I 

mensaje de Pablo, es decir, estaba atenta a lo que decía. Con toda 
seguridad, las palabras del apóstol ponían énfasis en la persona y obra 
de Jesús. Enseñando a las mujeres que conforme a las Escrituras, era el 
Mesías esperado por Israel. El mensaje hacía mella en su mente, 
poniendo por orden lo que le habían enseñado en el ámbito del judaísmo 
sobre el Mesías que sería enviado por Dios a su Pueblo. Dios intervino 
en el. momento preciso, abriendo el corazón de Lidia, no sólo para que 
estuviera atenta al mensaje de Pablo, sino para que se convirtiera a 
Cristo. El Espíritu Santo operaba en el corazón de aquella mujer 
capacitándola para el ejercicio de la fe que había nacido en ella por la 
palabra predicada (Ro. 1O:17). El corazón de aquella mujer fue abierto 
por Dios para que por esa abertura penetrara, no solo el evangelio, sino 
el mismo Salvador. No fue ella quien hizo aquello, ni fue Pablo con su 
mensaje, fue el Espíritu Santo, para que la gloria de la salvación 
pertenezca sólo al único que salva que es Dios mismo. Lidia creía 
verdaderamente porque lo hacía con el corazón, con el que se cree para 
justicia (Ro. 1O:1 O). Se había producido la primera conversión en 
Europa. Es interesante notar que el Espíritu que prohibió hablar a Pablo 
en el Asia Menor, le da la bendición de ver convertida en Europa, su 
nuevo campo de misión, a una mujer que siendo de Tiatira era de Asia 
Menor (Hch. 16: 15). 

Como cristiana convertida, debía recibir el bautismo, ordenanza 
establecida por el Señor para todos los que crean (Mt. 28: 19). El 
bautismo está reservado para discípulos, esto es, para quienes han 
creído en Cristo, por tanto, si junto con Lidia se bautizaron también los 
de su casa, quiere decir, que habían creído también de la misma manera 
que ella lo había hecho. ¿Quién practicó la ordenanza bautizando a 
aquel grupo? Nada dice Lucas sobre quien lo hizo, pero, probablemente 
fueron Tito, Timoteo o Lucas, o incluso los tres, ya que Pablo dice que 
él no había sido llamado a bautizar y que sólo lo hizo con muy pocas 
personas (l Co. 1: 14-1 7). 

Una vez bautizada, Lidia comenzó a rogar e insistir para que el 
grupo misionero se hospedara en su casa. La posición de aquella 
hermana era, sin duda, desahogada, y no le parecía justo que aquellos 
que le transmitieron el mensaje de salvación, tuviesen que vivir en 
pobres posadas de mercaderes, como seguramente lo estaban haciendo 
Pablo y sus compañeros. Por esa razón los invitaba a que entrasen en su 
casa y posaran allí. El ruego de ella iba acompañado de una evidencia: 
si juzgáis que soy verdadera creyente en el Señor. No se trata de algo 
condicional, sino de una afirmación, como si dijese: ya que sabéis que 
soy una verdadera creyente en el Señor. Nadie en el grupo de Pablo 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 25 

tenía duda de eso, puesto que todos habían sido bautizados conforme a 
su profesión de fe. Ella está diciéndoles, como argumento convincente 
que puesto que ella era creyente, ellos debían hospedarse en su casa, 
como corresponde a quienes son hermanos en Cristo. La hospitalidad es 
la expresión de un corazón hospitalario, como debe ser en todo aquel 
que tiene a Cristo. 

A la luz de la frase, no cabe duda que Pablo rehusó inicialmente 
la propuesta de Lidia. De manera que tuvo que hacer fuerza para 
conseguir que aceptaran quedarse en su casa. El apóstol no quería ser 
carga a nadie en el tiempo de la evangelización y establecimiento de 
una nueva iglesia. Pero, ante la insistencia de Lidia, el grupo aceptó su 
hospitalidad. Esta hospitalidad de Lidia sería el comienzo de una 
relación de dar y recibir entre los filipenses y el apóstol, como él mismo 
les recuerda: "Y sabéis también vosotros, oh filipenses, que al principio 
de la predicación del evangelio, cuando partí de Macedonia, ninguna 
iglesia participó conmigo en razón de dar y recibir, sino vosotros solos; 
pues aun a Tesalónica me enviasteis una y otra vez para mis 
necesidades" (Fil. 4:15-16). 

Es de destacar, una vez más la importancia que las mujeres tienen 
en la obra de establecimiento de las iglesias en el tiempo apostólico. 
Especialmente notable es la conversión de Lidia. Algunos piensan que 
esta mujer podría ser Evodía o Síntique, las hermanas en conflicto en la 
iglesia en Filipos, tiempo después de su establecimiento, ya que el 
nombre Lidia -como se dijo antes- puede ser un gentilicio más que un 
nombre propio. Sin embargo, como no puede sostenerse esto 
bíblicamente, baste destacar aquí simplemente el hecho de la 
importancia de las mujeres en la iglesia del primer siglo. Sobre esto 
escribe el Dr. Josef Holzner: 

"¿Quién hubiera pensado que el evangelio haría su entrada en 
Europa tan callada y ocultamente? No solamente como en el Areópago 
ante los filósofos, no dramáticamente como en Chipre ante el hombre 
de estado, sino idílicamente, como el rocío de una fresca mañana en el 
Oriente. Estos suaves y con todo vigorosos tonos de sentimiento los ha 
introducido la mujer en el evangelio, ya en tiempo de Jesús. Y en 
Filipos continúan sonando. Cuando el evangelio vino a Europa, llegó 
primeramente a las mujeres, porque los hombres no estaban presentes, 
como también entre los samaritanos fue una mujer a la que Jesús inició 
en el misterio del reino de Dios. Las mujeres fueron las últimas al pie 
de la cruz, en la sepultura, así como las primeras junto al sepulcro 
vacío. En las tristes historias de hipocresías, odios, persecuciones, 



26 FILIPENSES 1 

zn1urias, deserciones y cobardes huidas no hallamos en el evangelio 
mujer alguna. Los hombres, como mensajeros de la ley y misioneros y 
defensores de los intereses religiosos, están, a la verdad, mas en la luz 
de reverbero; pero ¿dónde estaría la Europa cristiana sin la mujer 
cristiana en casa como madre, esposa, hermana, como auxiliadora 
virginal-maternal de la miseria de todas clases? San Pablo tuvo para 
este aspecto de la feminidad una profunda comprensión y fue el primero 
en emplear a la mujer activamente en la misión. Él aprecia a la mujer 
dotada de ingenio, como Priscila, que instruye al docto Apolos. 
Dondequiera en sus cartas dispensa saludos y reconocimiento para las 
mujeres. Reconoce los servicios de Cloe en Corinto, de Febe en 
Cencreas, a quien conjla su Carta a los Romanos, y el carácter muy 
femenino de la madre de Rufo, que fue también para él una madre. 
Cuando escribe al rico comerciante Filemón, no olvida los saludos 
para su mujer Apjla. Aprecia especialmente el trabajo de la mujer en la 
familia y la educación de los hijos ... ; aprecia a las hijas vírgenes de 
Felipe de Cesarea, dotadas de profecía; su cuidado se dirige también a 
las buenas viudas, que se señalaban en el campo de la caridad y por 
ello eran mantenidas por la comunidad (1 Ti. 5:3-16). Como profundo 
conocedor del género humano tiene una mirada para todos los buenos 
aspectos del carácter femenino. Las nobles mujeres de Filipos como 
santas figuras están a las puertas de Europa, como si quisiesen 
recordar a todas sus hermanas en esta parte del mundo, que las 
mujeres de Europa tienen en la iglesia cristiana un santo destino, al ser 
sacerdotisas, a quienes ha sido confiado en primer lugar el sagrado 
fuego, que ha hecho feliz y grande a nuestra parte del mundo "5. 

Es necesario tener esto presente para evitar el desinterés e incluso 
el rechazo que se hace contra la mujer en la iglesia, que la convierte en 
gran medida en un creyente de segundo nivel, totalmente inaceptable, 
tanto doctrinal como en el ejemplo de lo que ocurría con ellas en la 
iglesia de los tiempos apostólicos. La gran riqueza que la mujer aporta a 
la iglesia es evidente, especialmente en el ejercicio de los dones con 
que, como cristiana, es dotada por el Espíritu Santo. Una iglesia que 
tiene la bendición de mujeres cristianas comprometidas con el 
evangelio, es una iglesia dinámica y en crecimiento. El ejemplo de las 
mujeres en la congregación es vital para otros creyentes. 

No tardó tiempo en que la persecución contra el apóstol y su 
equipo se produjese. Satanás usó la liberación de una mujer poseída por 

5 Josef Holzner. San Pablo Heraldo de Cristo. Edit. Herder. Barcelona, 1955 
pág, 182 s. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 27 

un espíritu diabólico, expulsado de ella por el apóstol con la autoridad 
que el Señor le había conferido (Hch. 16: 16-18). Esto produjo un daño 
económico a los dueños de aquella mujer, posiblemente una esclava, de 
modo que trajeron a Pablo y a Sitas ante los magistrados acusándolos de 
alborotadores sociales. La resolución de la justicia romana fue azotarles 
con varas y encarcelarlos, siendo custodiados diligentemente (Hch. 
16:23-24). El comportamiento de los presos era asombroso, puesto que 
azotados, sujetos a un cepo y en la mazmorra interior, cantaban 
alabando a Dios y siendo oídos por los demás presos (Hch. 16:25). Un 
terremoto sacudió la cárcel, abrió las puertas y soltó las cadenas de los 
presos. El carcelero, suponiendo la fuga de los penados puestos bajo su 
custodia intentó quitarse la vida, puesto que era mejor para él la muerte 
que la deshonra. Sin embargo Pablo intervino haciéndole observar otro 
milagro y era que a pesar de las puertas abiertas ningún preso había 
huido. Todo esto le llevó a preguntar que debía hacer para ser salvo, a lo 
que el apóstol respondió de una forma clara y sencilla (Hch. 16:31 ). A 
la conversión siguió la instrucción y luego el bautismo, quedando 
establecido en Filipos un grupo pequeño de creyentes que eran la base 
de la iglesia que se establecía en la ciudad. 

La literatura de la Epístola. 

En base a lo dicho anteriormente sobre los distintos tipos de 
correspondencia epistolar, cabe preguntarse aquí, en qué clase de escrito 
debe catalogarse la Epístola. Una observación sencilla permite 
considerarla como una carta de amistad recíproca. Al igual que la 
correspondencia antigua de este estilo, hay en la Epístola, muestras de 
afecto que hacen notar la situación de ausencia entre amigos (1 :27; 
2: 12). Se aprecia también otro rasgo típico de la correspondencia de 
amistad, en que en ella se trata tanto de los asuntos vinculados con el 
que escribe, como con los de los destinatarios (1:12, 27; 2:19, 23). 
Además está la indicación de que los receptores hacen bien en 
interesarse por las necesidades de quien escribe, asunto propio entre 
amigos (4:14). 

Anteriormente se hizo mención de los elementos que aparecían en 
los escritos de amistad, y que están presentes en la Epístola. a) El 
tratamiento y saludo (1: 1-2); b) La oración por los destinatarios (1 :3-11 ); c) 
La información de los asuntos del que escribe ( 1: 12-26); d) El interés por 
los asuntos de los receptores (1:27:2-18; 3:1-21); e) Información de 
actividades y movimientos de los intermediarios (2: 19-30); f) Intercambio 
saludos de otros (4:21-22); g) Deseos de bendición (4:23). 



28 FILIPENSES 1 

Una apreciación más del texto de la Epístola, permite situarla en 
el contexto de escritos de amistad, ya que se aprecia que en el texto la 
relación del apóstol con los creyentes en Filipos es tan amistosa que el 
apóstol no tiene inconveniente en exhortarles libremente en una forma 
especial. Esa relación se pone de manifiesto en la ayuda que prestaron al 
apóstol enviándole ofrendas desde el principio del establecimiento de la 
iglesia, por lo que en la carta los considera participantes en el evangelio 
que incluye el sufrimiento por causa del testimonio (1 :29-30; 2: 17). Ese 
trato amistoso que informa el escrito se hace notorio en expresiones tales 
como: "os llevo en el corazón" (1 :7); "porque Dios me es testigo de cómo 
os amo a todos vosotros con el entrañable amor de Jesucristo" (1 :8); así 
también "hermanos míos amados y deseados, gozo y corona mía" ( 4: 1 ). 

La relación de autoridad que aunque presente no se hace notar, 
como en otros de sus escritos pone también un valor especial en sentido 
de amistad. 

No cabe duda que hay una diferencia notoria entre esta Epístola y 
otras del apóstol. No se trata de un escrito orientado a establecer 
principios doctrinales profundos como es el caso de la Epístola a los 
Efesios, ni tampoco a enfrentar problemas de fidelidad a la enseñanza 
como ocurre con Gálatas, ni a elaborar un esmerado esquema doctrinal 
sobre la salvación como ocurre en Romanos. Filipenses es una carta 
diferente que, como no podía ser de otro modo al ser inspirada, tiene un 
profundo cuerpo doctrinal, pero escrita no tanto para enseñanza puntual 
sino como un ejemplo para la vida de los creyentes. Las advertencias 
que hace sobre adversarios no se establecen desde la corrección de algo 
presente sino como aviso de lo que puede ocurrir, forma natural en los 
escritos de amistad. 

Tendría que ser considerada como una Epístola de amistad, que 
contiene aspectos doctrinales y exhortativos. La oración de gratitud en 
la introducción del escrito pone de manifiesto la amistad que existe 
entre el apóstol y los destinatarios, a) en el reconocimiento de la 
colaboración de la iglesia con la proclamación del Evangelio ( 1 :5); b) la 
identificación en el tiempo del escrito con el prisionero por Cristo ( 1 :7); 
c) la gratitud y gozo que siente por ellos (1 :3-4); d) el afecto sincero que 
siente por los creyentes (1 :7-9). Las dos secciones exhortativas comienzan 
con un propósito de amigo a amigos: "estad firmes" ( 1 :27; 4: 1 ). 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 29 

Los hápax legómenon de la Epístola. 

A pesar de que el escrito es más bien corto, 1633 palabras, si bien 
el léxico es de 438, aparecen en él varias palabras que son únicas en el 
Nuevo Testamento y otras que lo son en los escritos del apóstol. En la 
Epístola aparecen 42 hápax legómenon del Nuevo Testamento y otras 34 son 
hápax paulinos. Si bien aparentemente son muchos, varios de ellos tienen 
que ver con nombres propios, de modo que eliminando también los 
compuestos, quedan reducidos en realidad a 30 y 20 respectivamente. 

Los hápax legómenon totales son los siguientes: a'ícr8ricnc;, 
percepción (1 :9); ciycúc;, con pureza (1: 17); cruva8A-Éw, unirse en la 
lucha (1 :27, 4:3); n-cúpw, intimidarse (1 :28); napaµú8tov, ánimo que 
se infunde (2: 1 ); napanA-rícrto<;, cercano (2:2); crÚµ\Jfuxoc;, unánime 
(2:2); KEvo8o~ía, vanidad (2:3); ápnayµóc;, rapiña (2:6); Ú7tEpmvów, 
encumbrar sobremanera (2:9); Ka-cax8óto<;, que está debajo de la 
tierra (2:10); dnoucría, ausencia (2:12); EU\JfUX<Ú, estar animado 
(2: 19); yvricríwc;, sinceramente (2:20); tcrÓ\¡mxov, del mismo ánimo 
(2:20); O.A.uno<;, tranquilo, sin preocupaciones (2:28); napa~oAEÚoµm, 
arriesgar (2:30); Ka-cmoµrí, mutilación (3:2); ÓK-caríµEpoc;, de ocho 
días (3:5); crKÚ~aA-a, basura (3:8); cruµµop<pÍ~w, hacerse conforme, 
semejante (3: 1 O); i:~avácr-camc;, resurrección (3: 11 ); E7tEK'tEÍ voµm, 
lanzarse a (3: 13); O'K07tÓ<;, meta (3: 14); i:-cÉpw<;, de manera diferente 
(3: 15); cruµµt Vl]'tE<;, imitador (3: 17); noA-Í'twµa, ciudadanía (3:20); 
E7ttnó8riwc;, añorados ( 4: 1 ); crú~oyoc;, compañero ( 4:3); EÜ<pl]µa, 
laudable, de buen nombre (4:8); npocr<ptA-tjc;, amable (4:8); (4:10); 
µuÉw, mzczar, enseñar los secretos; dKatpÉoµat, no tener 
oportunidad ( 4: 1 O); ava8áA,A,w, revivir ( 4: 1 O); au-cápKl]<;, que se 
basta a sí mismo (4:11); µEyáA-wc;, grandemente (4:12); A-tjµ\jft<;, 
recibo ( 4: 15);. Se podrían añadir los cinco nombres propios que están 
en la Epístola como único lugar en que aparecen. 

Lenguaje de la Epístola. 

Esta profusión de palabras no usadas en un escrito corto, sirvieron 
como argumento a la crítica liberal contra la autoría paulina de la 
Epístola, sin embargo no se tiene en cuenta para tales afirmaciones el 
entorno socio-cultural en que el apóstol se encontraba. Algunas de ellas 
pertenecen al hecho histórico de que Filipos era una colonia romana, de 
ahí que mencione a la guardia pretoriana (1: 13 ), al concepto de 
ciudadanía (1 :27; 3:20), a la casa del César (4:22), son propias del uso 
de Pablo bien comprendidas por los filipenses y que en Roma, donde 
estaba prisionero, eran natural y cotidianamente usadas. Para expresar 



30 FILIPENSES I 

en el lenguaje propio de los asuntos que trata la Epístola, debe recurrir a 
palabras que no necesitó usar en otros de sus escritos. 

Otros se justifican plenamente por el tipo del escrito, muy dentro 
de la correspondencia clasificada entonces como de amistad, es en ese 
tipo de lenguaje donde aparecen mayoritariamente los hápax como 
ocurre con la mención de su ausencia (2: 12); la preocupación con su 
seguridad (3: 1 ); la añoranza que sentía por la ausencia de los filipenses 
( 4: 1 ); uno de los temas de la Epístola vinculado al dar, recibir y 
compartir ( 4: 15); en esto de incluirse la abundancia de expresiones tales 
como mis asuntos, vuestros asuntos (1:12, 27; 2:19, 20, 23). 

El vocabulario y las formas expresivas de la Epístola, no 
obedecen a un escritor distinto del apóstol, sino a la razón de ser del 
escrito, donde la exhortación está vinculada a la amistad y se distancia 
de la controversia y de la argumentación. Una evidencia más sobre el 
estilo en que debe incluirse esta Epístola como un escrito de amistad 
está en que el término hermanos aparece siete veces, un número mucho 
mayor que en cualquier otro escrito de Pablo, a excepción de otra carta 
de amistad como es 1 Tesalonicenses. Igualmente el término amados 
que aparece tres veces, en contraste con las ocho en que se lee en todo 
el corpus paulino. 

La Epístola en la Iglesia. 

Este es uno de los escritos que sin discusión se ha aceptado como 
de Pablo. La paternidad literaria del apóstol es evidente. En la 
presentación aparece su nombre unido al de Timoteo ( 1: 1 ). El 
testimonio de la iglesia primitiva está en perfecta identificación con la 
autoría, como puede apreciarse en las siguientes referencias: 

Orígenes (210-250) afirmaba que era de Pablo, es más, se lee en 
uno de sus escritos: "Porque no dudamos en afirmar que la bondad de 
Cristo se manifiesta con más grande y divina luminosidad en que ... se 
humilló a sí mismo, haciéndose obediente hasta la muerte, y muerte de 
cruz, el cual, siendo en forma de Dios, no estimó el ser igual a Dios 
como cosa a que aferrarse, sino que se despojó a sí mismo, tomando 
forma de siervo para la salvación del mundo "6• 

Anteriormente Policarpo, hacia el año 120, no deja lugar a dudas 
de que la Epístola era de Pablo. 

6 Orígenes. Comentario a Juan. l. xxxvii. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 31 

Hipólito, discípulo de Ireneo, quien a su vez lo fue de Policarpo, y 
éste del apóstol Juan, acostumbraba a citar parte de Filipenses, como 
palabras de Pablo. 

De igual modo Clemente de Alejandria (190-200) asevera que es paulino. 

En su obra contra Marción (207), Tertuliano cita pasajes de 
Filipenses como salido de la mano de Pablo. Además trata sobre las 
expresiones de la Epístola, cuando menciona la forma de siervo y la 
condición de hombre, no puede entenderse como que Jesucristo no era 
verdaderamente hombre. Esto demuestra que conocía perfectamente el 
escrito que atribuía al apóstol. 7 

Así también ocurre con Ireneo que viajó mucho en su tiempo y 
estuvo en contacto con las iglesias primitivas, atribuye la Epístola a 
Pablo. Este investigador sobre los escritos de Pablo, tiene la importancia 
de que sus comentarios, en especial sobre las frases de la Epístola, tales 
como obediente hasta la muerte8 y la referencia a la exaltación de 
Cristo9, deben aceptarse como el pensamiento general de la iglesia 
entonces. No hay duda que atribuye el escrito a Pablo 10, del que dice 
que "recibió el apostolado a los gentiles "11 

El Fragmento Muratori, que podría ser de los años 180-200, tiene 
una lista incompleta de los escritos del Nuevo Testamento, en el que se 
lee: "Así, pues, las epístolas de Pablo declaran por sí mismas, a quien 
lo quiera comprender, lo que son, y el por qué y para qué fueron 
escritas. Antes que otra cosa él escribió extensamente a los corintios 
para sofocar el cisma de la herejía, luego a los gálatas contra la 
circuncisión, y después a los romanos en cuanto a las Escrituras 
anunciando igualmente que Cristo es el tema central de ellas -todo lo 
cual es necesario que nosotros comentemos, puesto que el mismo 
bendito apóstol Pablo, siguiendo el ejemplo de su predecesor Juan, 
escribió solamente a siete iglesias, a cada una por su nombre, en el 
orden siguiente: Primera los corintios; segunda a los efesios; tercera a 
los filipenses; cuarta, a los colosenses; quinta, a los gálatas; sexta, a 
1 t 1 . ' . 1 ,,12 os esa omcenses; septzma a os romanos . 

7 Tertuliano. Contra Marción. V. xx. 

8 Ireneo. Contra las Herejías (V. xvi. 3). 
9 Ireneo. o.e., I. x. l. 
10 Ireneo. o.e., lll. xii. 9. 
11 Ireneo. o.e., IV. xxiv. 2. 
12 Tomado de Hendriksen. o.e, pág. 44. 



32 FILIPENSES I 

Así Eusebio, que investigó los testimonios orales y escritos, dice 
que "son evidentes las catorce cartas de Pablo; aunque no sería 

. / . / / h b " 13 correcto ignorar que a gunos impugnan a carta a os e reos , 
quiere decir que a principios del s. IV, sabía que toda la iglesia aceptaba 
la Epístola, como una de las "verdaderas, genuinas, y reconocidas 
epístolas de Pablo "14. 

La conclusión es sencilla, hay más que suficientes evidencias, 
tanto internas como externas para considerar la Epístola como un 
escrito del apóstol Pablo. 

Autor. 

Desde el primer versículo la presencia de Pablo como autor de la 
Epístola es evidente. Unos pocos datos sirven para recordar quien fue el 
escritor. Era de la tribu de Benjamín, y dentro del contexto religioso de 
su tiempo miembro del grupo de los fariseos (Hch. 23 :6; Ro. 11: 1; Fil. 
3:5). Nacido en Tarso tenía por esa razón la ciudadanía romana (Hch. 
16:37; 21:39; 22:25 ss.), lo que lleva consigo que sus padres habían 
residido en aquella ciudad por bastante tiempo antes del nacimiento de 
su hijo. Tarso era una ciudad con un alto nivel cultural, por lo que Pablo 
llegó a conocer bien la filosofía y cultura del mundo greco-romano. Es 
muy probable que fuese trasladado por sus padres profundamente 
religiosos a Jerusalén cuando era muy joven para que estudiase las 
Escrituras con los más cualificados maestros de entonces. Él mismo 
testifica de haber aprendido con el Rabí Gamaliel (Hch. 22:3). Por el 
relato general de Hechos se aprecia que Saulo había llegado a ser 
miembro del Sanedrín con voz y voto en las decisiones de aquel 
tribunal, posiblemente uno de los miembros más jóvenes, llegando a dar 
su voto a favor de la muerte de Esteban, y liderando la persecución y 
muerte de los cristianos (Hch. 26: 1 O). Según ciertas apreciaciones 
deducidas de sus escritos, su aspecto físico no era destacable, siendo 
además un orador de discurso pesado (2 Co. 1O:1 O). 

No hay ninguna evidencia bíblica por la que se pueda afirmar que 
Pablo hubiese conocido personalmente a Jesús, a pesar de sus palabras 
en el escrito a los corintios (2 Co. 5: 16), que deben entenderse como 
una consideración de Jesús desde el punto de vista humano. Tal vez 
Saulo tuvo parientes cristianos (Ro. 16:7), pero, a pesar de ello, su 
condición anticristiana era evidente. La muerte por lapidación de 

13 Eusebio. Historia Eclesiástica III, iii. 
14 Eusebio. o.e., 111, xxv. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 33 

Esteban, su discurso ante el sanedrín y su aspecto personal en aquella 
ocasión debieron haber impactado profundamente a Pablo (Hch. 8: 1). 
Sin embargo fue el decisivo encuentro con el Señor resucitado, lo que le 
llevó a la conversión (Hch. 26:14). Después de esa experiencia pasó un 
tiempo en algún lugar al este del río Jordán, donde recibió revelaciones 
directas de Jesús y recicló su teología preparándose para el apostolado 
al que había sido llamado por elección divina. De ahí pasó al área de 
Damasco predicando el evangelio (Hch. 9: 19 ss; Gá. 1: 17). Ante las 
dificultades de entrar en los grupos cristianos en Jerusalén por su 
anterior relación como enemigo de la Iglesia, tuvo necesidad de que 
Bemabé le introdujera levantando toda prevención contra él. Su 
ministerio en Jerusalén debió ser por poco tiempo, debido a que los 
judíos helenistas procuraban matarle, por lo que regresó a su ciudad 
natal de Tarso. También fue Bemabé el que fue a buscarle a ese lugar 
para que le ayudase en la enseñanza a los creyentes recién convertidos 
de la iglesia en Antioquía (Hch. 11 :25-26). 

Tiempo después fue llamado por el Espíritu y encomendado por 
la iglesia antioquena para la obra misionera (Hch. 13: 1-3 ). Su estrategia 
se convirtió en modelo para las misiones lideradas por él, consistente en 
predicar en la sinagoga a los judíos para establecer un núcleo de 
creyentes que fuesen también conocedores de la Escritura. Cada vez que 
la oposición contra él alcanzó un alto nivel, se volvía directamente a la 
evangelización de los gentiles (Hch. 13:46 ss.). Los judaizantes fueron 
sus más firmes enemigos en el ámbito de las iglesias que establecía, 
visitando las congregaciones para hacer que los cristianos fuesen una 
extensión del judaísmo, conminándolos a circuncidarse y guardar la ley 
ceremonial, especialmente la referida a las limitaciones establecidas en 
ella. Los continuos enfrentamientos con los judaizantes ocasionaron la 
necesidad de una consulta con los líderes de la iglesia en Jerusalén, en 
lo que se llamó el primer concilio de la Iglesia. En esa reunión 
dialogaron con los apóstoles y ancianos sobre el problema, alcanzando 
un consenso que se hizo extensivo a toda la Iglesia mediante carta 
circular, en la que las propuestas judaizantes quedaron sin respaldo, 
afirmándose la libertad de los creyentes con unos limitados mandatos 
que eran necesarios para mantener la comunión y unidad entre los 
creyentes de procedencia judía y los de ascendencia gentil (Hch. 15:28-29). 

En el segundo viaje misionero, Pablo acompañado por Silas y 
Timoteo recorrió un amplio territorio visitando las principales 
poblaciones de la zona de Grecia, atendiendo el llamamiento hecho en 
visión por un varón macedonio que le solicitaba ayuda, por lo que 



34 FILIPENSES 1 

pasaron a Macedonia iniciando la evangelización de Grecia y 
estableciendo iglesias. 

Más adelante el apóstol llevó una ofrenda para los pobres de 
Jerusalén, llegando a la ciudad en Pentecostés (Hch. 21: 14 s.). Con 
mucho tacto observó los ritos del templo. En ese lugar los judíos 
procedentes de Éfeso lo acusaron de violar la ley que prohibía el acceso 
al santuario de los gentiles, suponiendo que había introducido en el 
lugar a compañeros que no eran judíos, incitando a la multitud para que 
le diesen muerte. Para evitarlo intervinieron los soldados romanos, 
rescatándolo del gentío, llevándolo a Cesarea donde Félix, el 
gobernador romano, lo mantuvo en prisión durante dos años (Hch. 
24:27). Dada la situación en que se encontraba y las demandas que los 
judíos hacían al gobernador para que lo llevase a Jerusalén y fuese 
juzgado allá de lo que le acusaban, Pablo apeló, en su condición de 
ciudadano romano el tribunal del César, siendo conducido prisionero a 
Roma, donde estuvo en una casa alquilada con la custodia de un soldado 
romano (Hch. 28:1, 30). Lo más probable es que en el juicio no 
compareciesen los acusadores por lo que sería puesto en libertad, sobre 
el año 63. Muy probablemente, según su deseo, visitó España y la 
región del Egeo antes de ser encarcelado nuevamente por orden de 
Nerón, quien lo sentenció a muerte, siendo ejecutado en Roma. 

Lugar y fecha. 

Colosenses, Efesios Filipenses y Filemón fueron enviadas desde 
Roma, tres de ellas por medio de Tíquico y Onésimo (Col. 4:7-9; Ef. 6:21-
22; Flm. l 0-12), mientras que la escrita a los filipenses fue remitida por 
Epafrodito, quien había sido portador de la ofrenda para el apóstol y había 
estado gravemente enfermo (2:27). Pablo estaba en prisión como se ha 
considerado antes. El lugar desde donde escribió los llamados escritos de la 
prisión, fue con toda probabilidad Roma, donde el apóstol gozaba de 
libertad para predicar el evangelio y tenía un lugar como para poder dictar 
las Epístolas (Col. 4:3-4). Esto todo concuerda con la situación suya en 
Roma (Hch. 28 :30, 31 ), durante el tiempo en que estuvo prisionero. 

La primera prisión en Roma ocurrió entre los años 60 al 62, por 
consiguiente esta epístola, junto las otras antes citadas, debió haberse 
escrito durante el año 61 o incluso en la primera mitad del año 62, en lo 
que sería el segundo año de la prisión en Roma, antes de su liberación. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 35 

Destinatarios. 

Se trató antes sobre la iglesia en Filipos, por tanto no hace falta 
extenderse otra vez, simplemente recordar que es a los creyentes en 
Filipos a quienes se dirige el escrito. 

Durante el tiempo de prisión en Roma, el apóstol recibió la visita 
de Epafrodito, un creyente de la iglesia en Filipos, enviado por ella. Si 
el viaje lo hizo por tierra, desde Filipos a Roma debió haber durado 
aproximadamente un mes. Epafrodito era portador de una ofrenda para 
el sostenimiento de Pablo. Al mismo tiempo, como siempre ocurría, 
trajo información sobre la iglesia y lo que ocurría en ella (1 :5, 27-29). 
Aunque era una congregación firme, espiritualmente hablando, no 
estaba libre de fricciones entre hermanos, como ocurría con Evodia y 
Síntique ( 4:2). 

Aunque no pueden situarse en el entorno de la iglesia, estaba el 
peligro de las dificultades que en otros lugares producían ciertas 
personas a los que llama mutiladores del cuerpo (3: 1-3 ), lo que 
determinó al apóstol advertir a sus hermanos y amigos en Filipos sobre 
ese peligro. 

Epafrodito debió haber hecho saber a Pablo la preocupación de la 
iglesia por su estado en la prisión (1: 12-26; 4: 18-19). 

Además el portador de la ofrenda había estado gravemente 
enfermo y la iglesia estaría preocupada por él, por lo que Pablo decidió 
hacerle volver (2:25). 

Esta breve panorámica sirve para establecer los principales 
motivos que impulsaron al apóstol para escribir la Epístola, que pueden 
centrarse en las siguientes razones: 

1. Agradecimiento por las ofrendas. Les escribe para expresarles 
gratitud por su cuidado y comunión con él ( 4: 1 O, 18). Por ese motivo 
expresa su reconocimiento ante Dios orando por ellos ( 1 :3-11; 4: 10-20). 

2. Hacer algunas orientaciones para la vida espiritual, expresando 
el deseo de que vivan conforme a su condición celéstial (1 :27-30); que 
manifiesten unanimidad entre ellos (2:2); que la obediencia y entrega a 
Cristo, sea su mismo sentir (2:5-11 ); que prosigan a la meta que Dios a 
establecido para la carrera cristiana (3:4-16); que sean humildes (2:3); 
que sean obedientes (2:12); que sean santos (3:17, 20). 



36 FILIPENSES I 

3. Advertirles de los peligros que falsos maestros pudieran 
generar en la iglesia, especialmente los judaizantes (3: 1-3). 

4. Exhortar al gozo en el Señor. Que los creyentes se gocen por lo 
que Dios estaba haciendo en la situación en que Pablo se encontraba 
(1:12-17). Una parte importante del contenido de la Epístola tiene 
relac;ión con el gozo del apóstol y de ellos. No menos de dieciséis veces 
se repiten en la Epístola la palabra gozo y sus derivados (1 :4, 18 (dos 
veces), 25; 2:2, 17 (dos veces), 28, 29; 3:1; 4:1, 4 (dos veces), 10. 

5. Recomendar a Epafrodito para que sea recibido cordialmente 
entre ellos (2:28-29). 

Contenido general de la Epístola. 

Se ha procurado establecer un tema central con las 
correspondientes subdivisiones. El gozo, aunque es uno de los temas 
destacados, no es el único importante, ni siquiera el principal. Las 
virtudes cristianas en general, aparecen claramente expresadas como el 
modo de vida cristiano, así dice G. Hendriksen: 

"El escritor pasa de un asunto a otro tal como nosotros hacemos 
hoy día cuando escribimos a nuestros amigos. (La diferencia estriba en 
que la carta de Pablo es inspirada y las nuestras no). Lo que une estos 
diversos puntos no es este o aquel tema central, sino el Espíritu Santo, 
el cual se refleja en el corazón del apóstol por medio de una multitud de 
gracias y virtudes, que proclaman, desde el principio hasta el fin, que 
entre Dios, el apóstol, y los creyentes de Filipos existe un bendito lazo 
de gloriosa comunión "15. 

Pablo se presenta en la Epístola, como un siervo gozoso de Cristo 
(1: 1-11 ). Luego se descubre el apóstol como un preso optimista (1: 12, 
14), que se goza en sus prisiones porque son para progreso del 
evangelio. Cristo es glorificado en él, bien sea por su vida o incluso por 
su muerte. Se aprecia también quien es el humilde portador de la cruz 
(2: 1-18). Por tanto puede, y así lo hace, exhortar a los creyentes a vivir 
una vida de concordia, humildad y servicio, imitando a Cristo. Les 
llama a brillar como luces en el mundo. Esta vida traerá para el escritor 
y los lectores, gozo abundante. 

15 G.Hendriksen. Filipenses. Grand Rapids, 1981, pág. 48. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 37 

Pablo es también un administrador solícito (2: 19-30). Promete 
enviar a Timoteo cuando su caso sea resuelto, mientras tanto les manda 
a Epafrodito, para que la iglesia se goce con su venida. 

En la lectura se descubre también que el apóstol es un idealista 
infatigable (3: 1-21 ). Advierte sobre los falsos obreros que tratará de 
establecer su propia justicia, en contraste con los verdaderos siervos de 
Dios. Se pone a sí mismo como ejemplo de quién sigue hacia la perfección, 
exhortando a los filipenses para que le imiten. Les coloca delante del ideal 
de vida de quienes saben que su patria está en los cielos. 

En la Epístola aparece Pablo como un pastor prudente ( 4: 1-9), 
exhortando a los hermanos a permanecer firmes en la fe, llamando a 
concordia a quienes tienen diferencias entre sí, mientras les insta a 
regocijarse en el Señor llamándolos a pensar en lo que es de alabanza. 

Finalmente es también un receptor agradecido ( 4: 10-23). Se goza 
en la generosidad de los filipenses, testifica que sabe contentarse con 
cualquier situación por la que tenga que pasar, concluyendo con 
palabras de saludo y bendición. 

La Alta Crítica y las propuestas anti-Pablo. 

Propuestas generales. 

A pesar de que por siglos se aceptó unánimemente la autoría 
paulina del escrito, no podía faltar la acción de los críticos liberales, 
buscando, como es su principal objetivo, negar la autoría de los escritos 
bíblicos, con lo que la inspiración plenaria se tambalea y la autoridad se 
debilita, rebajando la condición de la Escritura. 

Aunque no son muchos los que se atreven a cuestionar la autoría 
de la Epístola, cabe destacar alguno y, presentar argumentos que salen 
del liberalismo anti-bíblico. Especialmente notorio son las propuestas 
que, en este sentido, hizo Baur. Este crítico atacó la paternidad literaria 
de Pablo en todas las Epístolas, salvo las de Gálatas, la correspondencia 
corintia y la Epístola a los Romanos 16. 

Muchos son los argumentos que presenta para destruir la 
autenticidad de la carta, entre los que pueden destacarse: 

16 Ferdinan Christian Baur. Paulus, Stuttgart, 1845. 



38 FILIPENSES I 

( 1) La mención a la organización eclesial con obispos y diáconos 
( 1 : 1 ), no puede, según este crítico corresponder a la iglesia de los 
tiempos apostólicos, sino a otro posterior. Sin embargo estos oficios 
están presentes en la iglesia nada más comenzar su andadura como se 
aprecia en Hechos y en otra carta de Pablo (c. Hch. 6:1-6; 11:30; 14:23; 
20:27, 28; 1 Ts. 5: 12, 13). 

(2) Según Baur hay indicios claros de gnosticismo en la Epístola, 
citando como ejemplo de ello el Himno Cristo lógico (2:5-11 ), donde el 
apóstol habla de los eones, esto es, Sofia, que queriendo comprender el 
Absoluto, cayó de la plenitud en la nada. Sin embargo esta absurda y 
falsa interpretación contradice el mismo texto del pasaje citado y otro de 
la correspondencia corintia como 2 Co. 8:9. 

(3) La Epístola es un intento de la iglesia post-paulina para 
reconciliar dos corrientes que confluían en ella, representadas por 
Evodia y Síntique, es decir, no eran dos mujeres enemistadas, sino la 
expresión de las tensiones entre los judea-cristianos y los gentiles­
cristianos. Pero, en la lectura desprejuiciada del texto, la realidad es que 
los nombres son de dos mujeres de la iglesia en Filipos. Ninguna de 
ellas fue, que se sepa bíblicamente y por la tradición, cabeza de un 
determinado partido, sino que las dos fueron, como testifica el apóstol, 
colaboradoras combatiendo con él en el evangelio (4:3). Como dice 
Hendriksen: "La interpretación de Baur ha de ser considerada como 
una caprichosa y fantástica aplicación de sus principio hegelianos, 
como una teoría escasamente digna de atención "17. 

(4) Afirma este liberal que no hay ninguna originalidad en la 
Epístola, sino cuestiones escritas en otros lugares por el apóstol, lo que 
la sitúa como una simple imitación de los escritos auténticos de Pablo. 
Si esto fuese así, habría que ignorar que al escribir las diferentes 
epístolas, es natural y propio que haya giros idiomáticos, expresiones y 
formas semejantes en esta Epístola. 

(5) La doctrina de la justificación, justicia imputada, ha sido 
sustituida en Filipenses por la justicia infundida (3:9-11 ). Este 
argumento fue ampliado y sustentado también por otro crítico, Johann 
Holstein, que sostuvo que la doctrina de la justificación en la Epístola 
no es la misma que enseñó Pablo. Con una simple lectura no puede 
dejar de apreciarse que esta doctrina es la misma que en el resto de sus 
escritos y en sus enseñanzas, de modo que se lee: "No teniendo mi 

17 G. Hendriksen. o.e., Pág. 41. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 39 

propia justicia, que es por la ley, sino la que es por la fe de Cristo" 
(3 :9), enseñanza idéntica al resto de los escritos de Pablo ( cf. Ro. 3 :21-
24; Tít. 3:4-8). Sin duda !ajusticia imputada, da necesariamente paso a 
la justicia infundida, como se lee: "a fin de conocerle" (3: 1 O). 

(6) Johann Holstein, añade también otros argumentos propios, 
como que para Pablo el Cristo pre-encarnado era un hombre celestial (l 
Co. 15:47-49), pero en la Epístola, Cristo pertenecía a un orden de seres 
más elevado que la humanidad celestial. Sin embargo, el texto tomado 
de Primera a Corintios, no se refiere a Cristo pre-encamado, sino al 
Señor resucitado y glorificado, como se aprecia en el mismo entorno 
textual ( cf. 1 Co. 15 :49). 

(7) El mismo crítico liberal del punto anterior, añade otro 
argumento diciendo que aquellos a quienes Pablo denuncia en otro 
escrito (Gá. 1 :6, 7), son tolerados por el que escribió la Epístola (1: 15-
18), de manera que quienes son acusados de pervertir el evangelio de 
Cristo en Gálatas, son los que proclaman a Cristo en Filipenses, por 
cuya razón el escritor de la Epístola se goza aunque lo hagan por envida 
y contienda. Estos críticos en su deseo de destruir las evidencias de 
autoría, son capaces de distorsionar las referencias bíblicas que utilizan 
y ponen al servicio de sus suposiciones, por no decir, engaños 
establecidos, de modo que no se trata de las mismas personas. Los que 
predicaban por contención y envidia ( 1: 15-18), no estaban proclamando 
errores de doctrina, como los judaizantes de Gálatas, sino que 
predicaban el evangelio con motivos incorrectos o impuros. 

(8) Dice también que la humildad de Pablo, expresada en 
Romanos, es evidente, cuando dice: "Queriendo yo hacer el bien, hallo 
esta ley: que el mal está en mí" (Ro. 7:21), mientras que el escritor de la 
Epístola afirma que es irreprensible en cuanto a la justicia de la ley (3:6). 
Pero en esto no hay contradicción, porque puede jactarse del cumplimiento 
ceremonial que la ley establecía, de manera que nadie pudiera decirle que 
no guardaba lo establecido en ella, además considerarse como incapaz al 
aplicarlo a la extensión de su sentido espiritual. 

Propuesta de la integración. 

Procedente del campo liberal de la llamada Alta Crítica, surge la 
propuesta que considera la Epístola, tal como la tenemos hoy, como la 
reagrupación de tres escritos distintos del apóstol que un redactor 
reunificó en uno solo. 



40 FILIPENSES 1 

Tal propuesta se basa en el uso de alguna palabra y en la aparente 
redacción que podría marcar los tres documentos antes citados. En 
resumen podrían agruparse esos argumentos de la siguiente manera: 

(1) El uso de -ro A.ornóv, finalmente (3: 1 ), sería la conclusión de 
uno de los documentos, por tanto seguirían otros luego de este supuesto 
primer escrito. Otro documento estaría cerrado por la misma fórmula 
que aparece en (4:8). 

(2) La expresión xaíp1m:; f:v Kupíoü), gozaos en el Señor (3:1), 
vuelve a aparecer en (4:4), que sería otro documento. 

(3) Las palabras de advertencia en relación a los enemigos del 
evangelio (3:2), no parece que encajan luego de una aparente conclusión 
"por lo demás hermanos". 

Esto les permite suponer que el capítulo 3 es un fragmento de otra 
carta diferente a la que estaría en los capítulos 1 y 2. 

( 4) En 4: 1 O, se lee: tpxcipriv fü: f:v Kupíü) µcya'Awc;, 
grandemente me alegré en el Señor, que corresponde al inicio de una 
carta conforme a las costumbres literarias de entonces, a lo que se une 
que esta expresión antecede a la manifestación de agradecimiento por la 
ofrenda que los filipenses le enviaron, cosa que suponen impropia en el 
apóstol si se dejase para el final de un escrito y no como principio del 
mismo. Sirve también para sustentar la propuesta de documentos 
distintos unidos por un redactor. 

Puede sintetizarse esta propuesta como que hay tres cartas 
distintas. La primera llamada carta A sería la de ( 4: 10-20), y que sería 
una nota breve y rápidamente escrita de agradecimiento por la ofrenda. 
La segunda carta B correspondería a un escrito que comienza en 3: 1 b y 
se extiende hasta algún lugar del capítulo 4, y que dada la forma en que 
aparece sería un corte interpolado de un escrito que no puede definirse 
plenamente, y que debe considerarse como una carta controversia! de la 
que no puede establecerse la procedencia ni la fecha. La tercera, carta 
C, podría establecerse desde 3: 1 a, tal vez un fragmento de 4: 1-9 y 4:21-
23, que sería la que Epafrodito llevó consigo a la iglesia en Filipos. 

Esta insustentable propuesta se encuentra con serias dificultades 
para ser aceptada. Si un redactor posterior a Pablo hubiese compilado el 
escrito, no se entiende como repite la expresión.finalmente y regocijados 
en el Señor (3:1), en el capítulo 4. Pero pretenden plantearlas como 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 41 

determinantes de que Pablo no escribió toda la Epístola, porque no haría 
tales reiteraciones. Además no hay ningún testimonio de algo semejante, no 
solo en la literatura bíblica sino en la secular, uniendo como escrito de una 
sola persona, tres de autores distintos. Estos críticos pretendieron presentar 
ejemplos de otras cartas paulinas, pero cuando se trató de comprobar la 
propuesta y examinar las pruebas que se aportan como base de 
sustentación, la metodología empleada por los que hacen la propuesta es 
muy dudosa y poco científica. Aportan como otro ejemplo la misma 
propuesta para 2 Co. 1-9, como un documento al que se une 2 Co. 10-13, 
que sería otro distinto, sin embargo, no sirve de ejemplo, puesto que se 
trataría del mismo escrito y de secciones complementarias, es decir, la 
unión de dos cartas en orden cronológico, y no de escritos diferentes de 
tiempos distintos. 

Por otro lado, aceptar que alguien tomó tres cartas distintas y 
compuso una sola, quiere decir que tuvo que haber copiado la carta tal 
como la tenemos. Si se tiene en cuenta que la Epístola tiene, sin duda 
una estructura propia de una carta de amistad y exhortación, de ahí una 
cierta rareza de composición, es de creer que un redactor posterior, 
tendría sumo cuidado que esas diferencias no se notasen y la 
establecería de otra manera. Así podría preguntarse como la expresión 
"por lo demás ... gozaos en el Señor" de 3: 1, no fue eliminada en 4:4 y 
8, si era una simple reiteración. Es de todos conocidos que un copista, 
salvo los errores propios de ese trabajo, procuraba que el manuscrito 
fuese fácil de leer y comprensible. Pero en el caso de la propuesta de 
integración, el autor de los documentos, Pablo, habría escrito más 
coordinadamente que el redactor final. 

Por último, las diferentes partes de la Epístola se entienden 
perfectamente como lo que son originalmente, una misma unidad. 
Quienes pretenden ver las palabras de gratitud al final del escrito, 
ignoran voluntariamente que en la primera parte el apóstol presenta los 
diferentes temas que desarrollará en cuerpo de la Epístola, como hace 
notar Gordon D. Fee: 

"El léxico referente a la colaboración en el Evangelio que 
aparece en los versículos (1:4-5) anticipa 4:10-20; el significado de la 
expresión 'vuestro amor abunde más' anticipa la exhortación de 1 :27-
2: 18, y la mención de su participación en sus prisiones por la defensa 
del Evangelio lleva directamente a 1: 12-18; cuando en 1: 7 dice 'os 
añoro a todos', está anticipando el vocativo de 4: 1, mientras que el 
'fruto de justicia' del v. 11 y la urgencia escatológica de los versículos 



42 FILIPENSES 1 

6 y JO apunta directamente a 3:4-14. ¿Reescribió el redactor los 
agradecimientos de Pablo para lograr todas estas coincidencias?" 

En la misma línea, las dos grandes secciones exhortativas de la 
carta, aunque tratan temas diferentes, están unidas por (a) varios 
fenómenos lingüísticos (especialmente el uso de 'tener la misma 
actitud') y por (b) las dos narraciones paradigmáticas -la historia de 
Cristo y la de Pablo- cuyo fin principal es animar a los filipenses a ver 
vivir su existencia presente de oposición y sufrimiento desde la cruz. 
¿Fue el supuesto redactor responsable de este sabio pensamiento? 
Pero, si era tan listo, ¿por qué hizo el remiendo así de mal? ¿Y fue ese 
'chapucero' el responsable del invento retórico más ingenioso de todos, 
que fue colocar la 'primera carta' en último lugar, para que la 
impactante retórica teológica que aparece al final (4: 18-20) fueran las 
últimas palabras de la carta? "18. 

No cabe duda que quien ordenó el escrito para traerlo al formato 
que conocemos, es el que se presenta como remitente del mismo, Pablo, 
apóstol de Jesucristo. 

Así escribe Hendriksen: 

"Ha quedado, pues, claramente demostrado que los argumentos 
contra la paternidad paulina de Filipenses son muy superficiales. Ha 
habido quien los ha tachado de frívolos. Los eruditos en general, a lo 
largo de los siglos, han considerado siempre a esta carta como un 
producto genuino de la mente y pluma de Pablo. Y como Weizacker 
decía con toda verdad, las razones para atribuírsela a Pablo son 
abrumadoras. Y de forma parecida opinaba McGiffert cuando dijo: Es 
sencillamente inconcebible que cualquier otra persona hubiera o 
pudiera haber escrito en el nombre de Pablo una carta en la que el 
elemento personal predomina tan abundantemente y en la que el 
carácter del hombre y del apóstol se trasluce tan vívidamente y con 
tanta fidelidad (The Apostolic Age, p. 393) "19. 

Teología de la Epístola. 

Se ha dicho antes que la Epístola a los Filipenses se debe 
encuadrar dentro del estilo amistad y exhortación. De ahí que lo que se 
podría considerar como parte teológica sea aparentemente más débil y 
limitada que en otros de los escritos de Pablo. Casi todos destacan que 

18 Gordon D. Fee. o.e., pág. 39. 
19 G. Hendriksen. o.e., Pág. 42. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 43 

la única parte de teología elevada es lo que se considera como el himno 
de Pablo (2:6-11). La redacción de la carta ofrece un compendio mucho 
mayor de la teología paulina. Cabría destacar en ella: 

Teología Trinitaria. El contenido Cristológico tanto de este 
escrito como del resto de los de Pablo, núcleo fundamental de su 
teología, está necesariamente vinculado con la doctrina Trinitaria, 
puesto que en Cristo se hace presente la Santísima Trinidad. Dios es el 
centro de todo el proceso de salvación, de santificación y de esperanza. 
Dios no es una Persona, sino un Ser que subsiste en tres Personas, la del 
Padre, la del Hijo y la del Espíritu Santo. Cada una de ellas desarrolla 
una tarea en la economía de salvación, pero es Dios quien salva (Sal. 
3:8; Jan. 2:9). Esto está presente en la Epístola, Dios inicia el programa 
de salvación (1:6; 3:9, 14) y lo completará conforme al propósito eterno 
(1 :6). Es Dios quien hace que pueda llevarse a cabo la santificación, 
como experiencia de vida regenerada (2: 13 ). Las distintas operaciones 
trinitarias conducen a un fin: que Dios sea adorado y glorificado, (1: 11; 
2: 11; 4: 18, 20). El llamamiento a salvación es una operación del Padre 
(3:14) que suple las necesidades de Sus hijos por medio de las riquezas 
de gloria en Cristo Jesús ( 4: 19). La justicia para salvación proceden de 
Dios (1 :28; 3 :9) y los salvos son Sus hijos (2: 15). El Padre se presenta 
en la Epístola como el Dios de paz, que presente entre Sus hijos 
mantiene comunión con ellos produciendo la experiencia de paz (4:9), 
gobernando en paz sus vidas y sus relaciones entre hermanos (4:7). El 
carácter divino se aprecia también en la teología trinitaria de la Epístola, 
de modo que Dios se manifiesta como lleno de gracia (1 :2) y de 
misericordia (2:27). La buena obra comenzada por Dios en la salvación, 
progresa continuamente en la santificación hasta alcanzar la meta 
determinada por Él (1 :6) en la que se manifiesta la buena voluntad 
divina (2: 13). Es notable apreciar que en la teología trinitaria están 
presentes, se mencionan y especifican en cuanto al obrar, cada una de 
las tres Personas Divinas. Sin embargo también es cierto que en relación 
con la Tercera Persona Divina hay menos referencias, pero son 
importantes las que aparecen, alguna directamente y otras que se 
determinan por el obrar específico en el creyente. La acción del Espíritu 
sería determinante en la liberación del apóstol de la condición de 
prisionero en que estaba (1: 19). 

Cristología. No cabe duda que el núcleo de los escritos y de la 
vida de Pablo es Cristo, en la Epístola aparece el testimonio más firme 
sobre esto en los escritos de Pablo, situando a Cristo como motivo, 
razón y causa de vida ( 1 :21 ). La esperanza de gloria que es la 
realización definitiva y perpetua de la vida eterna en el cristiano 



44 FILIPENSES 1 

consiste en estar con Cristo (1 :23). El valor definitivo de la vida se 
alcanza en conocer a Cristo, puesto que todas las demás cosas son como 
basura (3:8), conocer a Cristo es el objetivo final del propósito divino y 
del llamamiento celestial (3: 13-14 ). Aunque no hay en la Epístola un 
desarrollo sobre la salvación en Cristo, se pone de manifiesto de otro 
modo, en las veintiuna veces en que aparece la expresión en Cristo, 
relativas a distintos aspectos de la vida cristiana. Cristo es el que da 
contenido al evangelio (1: 15-18) al que califica como evangelio de 
Cristo (1 :27). La justicia es posible porque el salvo se halla en Cristo, 
no teniendo su justicia propia, sino la de Dios, por esa razón Cristo es la 
gloria del cristiano (3:3), al haber llevado a cabo nuestra salvación por 
amor a nosotros (1: 11; 3: 12). De manera que en cualquier circunstancia 
la confianza del salvo sólo puede descansar en Cristo (2:24), y gozarse 
en Él (3:1; 4:4). 

En la carta aparece una Cristología manifestativa, mediante una 
corta pero profunda referencia a la condición eterna de Cristo, a Su 
humanidad, Su limitación, Su humillación, Su muerte, Su resurrección y 
glorificación (2 :6-11 ). El paradigma de la carta es llamar a los creyentes 
a la humildad, que se expresa en la Cristología (2:5). La precisión 
Cristológica es admirable, especialmente en la afirmación de la Deidad 
de Jesucristo, por cuya causa antecede a Su nacimiento como hombre, 
ya que siendo en forma de Dios, es Dios e igual a Dios. Al tiempo que 
se destaca en el pasaje que la humillación Suya es posible por medio de 
Su naturaleza humana, pero la manifestación de Su humanidad no 
supone merma alguna en Su deidad, que no cesa en ser igual a Dios. Es 
en ese pasaje donde se trata de cómo Dios otorga a Cristo el nombre 
propio de Señor, que corresponde solo a Dios (2: 11 ). 

Escatología. Está también presente en la Epístola. La gran 
esperanza escatológica apunta a lo que el apóstol llama día de Cristo o 
de Jesucristo (1:6, 10; 2:16). De manera que en el programa de 
salvación se ha realizado la primera parte que es la justificación, se está 
progresando en la segunda que es la santificación y se alcanzará en 
plenitud en la tercera que es la glorificación. Para Pablo aunque no se ha 
alcanzado en plenitud está garantizada por la determinación divina 
( 1 :6). Esa manifestación de la Escatología aparece muy determinante en 
algunos párrafos (3: 10-14, 20-21). La cercanía del encuentro con Cristo 
está presente en una expresión única en la carta: "El Señor está cerca" 
(4:5). Los cuerpos de humillación presentes en los que existen 
limitaciones y experimentan el sufrimiento serán transformados a la 
semejanza del cuerpo de la gloria de Jesucristo (3 :21 ). La identificación 
con Cristo nos ha posicionado como ciudadanos celestiales (3:20). La 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 45 

vida cristiana adquiere firmeza en la medida en que el creyente tiene 
presente que el premio del futuro venidero será el conocimiento pleno 
de Cristo (3: 12-14 ). Cuando las cosas del presente saturan el corazón 
cristiano, se pierde de vista la gloria del futuro y la de Cristo mismo. 

Ética Cristiana. Puede resumirse en la generalidad de la vida 
cristiana presentada en la Epístola que se sintetiza como vivir la justicia 
de Cristo en el presente mientras se espera la gloria final en un 
encuentro con Cristo. La identificación con Cristo permitirá que el 
cristiano buscando la gloria de Dios, no haga nada por vanagloria (2:3). 
Esto impedirá que se produzcan discusiones y contiendas (2: 14 ). Esa es 
la vida que manifiesta el fruto de justicia ( 1: 11) y el conocimiento 
progresivo de Cristo (3 :8-11 ). Los sufrimientos de la vida cristiana son 
vistos en la dimensión de la gracia que salva, de manera que a los 
creyentes se les da la gracia de creer en Cristo y también el privilegio de 
sufrir por Él ( 1 :29). Esto conduce a entender correctamente lo que es 
contradictorio a la mente humana: el gozo en medio del sufrimiento. 
Ahora bien, el gozo en el contexto de la Epístola no es tanto un 
sentimiento o una actividad íntima, sino una actitud que se alcanza en 
Cristo. El gozo es una característica distintiva del creyente, de ahí la 
exhortación a regocijarse en el Señor siempre (4:4). Este gozo es 
posible en toda circunstancia porque nace de la operación del Espiritu y 
de la comunión con Jesucristo. 

Contenido de la Epístola. 

Sintéticamente puede establecerse así: 

Salutación (1: 1-2), a la que sigue un párrafo de acción de gracias 
e intercesión de apóstol por los filipenses (1 :3-11 ). A esto continúa un 
espacio con noticias sobre la situación personal del escritor ( 1: 12-26). 
Otro párrafo comprende la exhortación a la unidad y la negación del 
cristiano de sí mismo (1:27-2:4). Viene luego el llamado Himno 
Cristológico, modelo supremo de obediencia y entrega de nuestro Señor 
que debe condicionar la vida del creyente (2:5-11). A continuación 
aparece lo que el apóstol espera de los filipenses, como ética de vida 
(2:12-18). Sigue lo que Pablo hace por ellos, anunciándoles el envío de 
Timoteo y Epafrodito (2:19-3:1). Las advertencias vienen a 
continuación sobre los peligros que pueden producirse para la iglesia, 
procedentes de los judaizantes y de los que viven en la esfera del 
paganismo (3 :2-21 ). Acercándose al final aparecen los consejos 
pastorales, especialmente referidos a la unidad y al gozo (4:1-9). Las 



46 FILIPENSES I 

palabras de gratitud por la ofrenda cierran el cuerpo de la Epístola 
(4: 10-20). Concluyendo con los saludos y bendiciones (4:21-23). 

El texto griego de la Epístola. 

La Epístola a los Filipenses está escrita en el griego común, 
conpcido como koiné. El origen de esta forma de la lengua griega, se 
halla en el proyecto de unificación de Grecia bajo Filipo de Macedonia. 
Aunque existen algunos cambios con relación al griego clásico, las 
diferencias son mínimas, tales como reducción fonéticas de base 
dialectal jónica, pérdida progresiva de la distinción de cantidades 
vocálicas, etc. En el vocabulario se aprecia la entrada de términos 
foráneos y remplazo de términos antiguos por otros más expresivos. 
También se aprecia la pérdida casi total del modo verbal optativo, así 
como los matices que diferenciaban en el griego clásico los temas de 
aoristo y de perfecto en detrimento de este último. La koiné, es una 
lengua cómoda, flexible y perfectamente adaptada para expresar 
conceptos muy precisos. De ahí que permaneciera junto con el latín 
como lengua de cultura y comunicación en el Imperio Romano. 

Como del resto de los escritos del Nuevo Testamento, no existe 
tampoco aquí el original, esto es, el primer escrito salido directamente 
del autor. Las copias existentes son varias y entre ellas se aprecian 
diferencias. Debe tenerse en cuenta que para el Nuevo Testamento hay 
no menos de 5200 manuscritos y entre ellos existen más de doscientas 
cincuenta mil variantes, acumuladas a lo largo de los catorce siglos en 
que se han estado produciendo copias del texto griego. A los errores 
propios de un sistema de copiado, se añadieron variantes consecuentes 
con correcciones y adaptaciones producidas para determinados lugares 
geográficos, como era el caso de Alejandría, Antioquia, Constantinopla, 
Cartago, Roma, etc. en copias que se adaptaron en ocasiones idiomáticamente 
para las grandes ciudades, dando origen a lecturas especiales. 

El texto Alejandrino, el más antiguo para los escritos del Nuevo 
Testamento, es considerado como uno de los más fiables y fieles en 
cuanto a la conservación y preservación del texto original. Los dos 
testimonios derivados del Alejandrino son el Códice Vaticano y el 
Códice Sinaítico, manuscritos en pergamino de mediados del s. IV. Con 
la aparición de importantes papiros a lo largo del s. XX, se puede 
afirmar que el Alejandrino alcanza a épocas con mayor antigüedad, 
llegando a considerarse como del s. 11, más o menos hacia el 125 d. C. 
El texto Bizantino, es el más reciente de los del Nuevo Testamento. En 
éste se ha intentado pulir lo que pudiera representar alguna forma ruda 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 47 

en el lenguaje, cambiando las lecturas discrepantes o divergentes por 
otra expandida, armonizando los paralelos. 

El Textus Receptus, que ha servido de base a las traducciones de 
la Epístola en el mundo Protestante está tomado mayoritariamente del 
Texto Bizantino. Este texto fue editado en 1517 por Desiderio Erasmo 
de Rótterdam. Fue el más expandido y llegó a ser aceptado como el 
normativo de la Iglesia Reformada, o Iglesia Protestante. De este texto 
se hicieron muchas ediciones, varias de ellas no autorizadas, 
produciéndose a lo largo del tiempo una importante serie de 
alteraciones. Por otro lado, está demostrado que en algunos lugares 
donde Erasmo no dispuso de textos griegos, invirtió la traducción 
trasladando al griego desde la Vulgata. A este texto se le otorgó una 
importancia de tal dimensión que fue considerado como normativo del 
Nuevo Testamento en el mundo protestante, asumiéndose como 
incuestionable por sectores conservadores y pietistas extremos, 
llegándose a considerar como cuasi impío cuestionarlo, a pesar del gran 
número de manuscritos que se poseen en la actualidad y que ponen de 
manifiesto los errores del Receptus. Como si se quisiera mantenerlo, a 
pesar de todo, como el mejor de los compilatorios del texto griego del 
Nuevo Testamento, se ha cambiado el nombre de Textus Receptus por el 
de Texto Mayoritario, con el que se procura hacerlo retomar a su 
antigua supremacía, procurando también obstaculizar todo esfuerzo en 
el terreno de la Crítica Textual, para alcanzar una precisión mayor de 
lectura de lo que son textos de los escritos del Nuevo Testamento. 

En cuanto al texto griego de la Epístola, la calidad del mismo es 
muy elemental. Da la impresión de un soliloquio trasladado literalmente 
al escrito. Es un estilo literario sumamente repetitivo con construcciones 
idénticas usadas continuamente. El lenguaje compacto es característico 
en griego de la prosa desarrollada artísticamente, mientras que el estilo 
continuo es característico del leguaje del pueblo llano, poco sofisticado 
en todos los tiempos, tanto de la prosa griega más antigua como de las 
secciones narrativas del Nuevo Testamento en general. Estas últimas se 
conforman notablemente al estilo semítico, como ocurre en la Epístola, 
propio del autor, construyendo de este modo: a una primera idea, 
completa en sí misma, se le agrega una segunda similar, conectada 
usualmente por la conjunción Kat, y, luego una tercera, y así 
sucesivamente. Esta forma de construir genera un estilo monótono, uno 
de cuyos ejemplos está en la narrativa de Marcos, y no es infrecuente en 
Mateo, Lucas y Juan. Otra forma de estilo continuo, que aparece en la 
Epístola, es aquella que la primera oración se extiende por medio de una 
frase de participio, o una construcción similar. Esta es una forma muy 



48 FILIPENSES 1 

habitual en Pablo, que usa en largas porciones de Efesios. Este modo no 
admite expectativa de conclusión y es aún más tedioso y mucho menos 
lúcido que la simple conjunción de oraciones con Kat, y. 

Además de la conexión de elementos por medio de conjunciones, 
relativos, participios subordinados, etc. aún queda en la redacción de la 
Epístola, el estilo paratáctico20 desconectado (asindético21 ). Una forma 
de expresión semejante resultaba hasta repugnante al estilo del griego 
ya se trate de que los miembros unidos por asíndeton sean oraciones 
enteras o meramente palabras. Su uso es limitado en el Nuevo 
Testamento, apareciendo mayoritariamente en los escritos de Pablo. 

Se aprecian también interrupciones en la estructura de la oración 
o de las cláusulas, que pueden hacerse de dos maneras: un paréntesis, 
i.e. un pensamiento gramaticalmente independiente puesto en medio de 
la oración; y por anacoluto22, i.e. el no proseguir en la estructura de la 
oración tal como había sido originalmente concebida. Esto es permitido 
literariamente cuando se imita una forma de diálogo, como ocurre en 
ocasiones en Platón, y también en las formas epistolares siempre que no 
impida la comprensión. Como dice el Dr. Blass Debrunner, al 
considerar el estilo paulino, refiriéndose a los anacolutos que aparecen 
en sus escritos: "Éste es un límite que Pablo, pareciera, haber 
transgredido varias veces "23. 

Referencias de textos griegos para la Epístola. 

Para la Epístola a los Filipenses, se utilizan los siguientes mss y 
códices: p 16, p46, p61 , O, A, B, C, D, F, G, 1, K, L, P, \J', 048, 075, 0278, 
0282, 33, 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1506, 1739, 1881, 2464, 
1249, 1846. 

Texto refundido. 

De los sinceros y honestos esfuerzos de la Crítica Textual, en un 
trabajo excelente en el campo de los manuscritos que se poseen y que 
van apareciendo, se tomó la decisión de apartarse del Receptus en todo 

2° Coordinación o yuxtaposición oracionales. 
21 Se dice del estilo o enunciado en que predomina el asíndeton. Figura que 
consiste en omitir las conjunciones para dar viveza o energía al concepto. 
22 Inconsecuencia en la construcción del discurso. 
23 Blass, Debrunner: A greek grammar of the New Testament and other 
Christian literature [ 1896], décima edición. Traducción al inglés por Robert 
Funk (1961 ). The University of Chicago Press. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 49 

aquello que evidentemente es más seguro, dando origen al texto griego 
conocido como Novum Testamentum Graece, sobre cuyo texto se basa 
el que se utiliza en el presente comentario. 

El texto griego utilizado para la exégesis y análisis de la Epístola 
es el de Nestle-Aland en la vigésimo octava edición de la Deutsche 
Biblegesellschaft, D-Stuttgart, recientemente editado. 

En el aparato crítico se ha procurado tener en cuenta la valoración 
de los estudios de Crítica Textual, para sugerir la mayor seguridad o 
certeza del texto griego. Para interpretar las referencias del aparato 
crítico, se hacen las siguientes indicaciones: 

El aparato crítico, que en el comentario se denomina como Crítica 
Textual. Lecturas alternativas, se sitúa luego del análisis gramatical del 
texto griego, de modo que el lector pueda tener, si le interesan las 
alternativas de lectura que aparezcan en los versículos de la Epístola. 

Los papiros se designan mediante la letra :p. Los manuscritos 
uncia/es, se designan por letras mayúsculas o por un O inicial. Los 
unciales del texto bizantino se identifican por las letras Biz y los 
unciales bizantinos más importantes se reflejan mediante letras 
mayúsculas entre corchetes [ ] los principales unciales en los escritos de 
Pablo se señalan por K, L, P. En este escrito se abandona el uso de la 
identificación de los textos unciales bizantinos, colocándolos como los 
demás códices salvo en ocasiones en que se requiera por alguna razón. 

Los manuscritos minúsculos quedan reflejados mediante números 
arábigos, y los minúsculos de texto bizantino van precedidos de la 
identificación Biz. La relación de unciales, debe ser consultada en textos 
especializados ya que la extensión para relacionarlos excede a los 
límites de esta referencia al aparato crítico. 

En relación con los manuscritos griegos aparecen conexionados 
los siguientes signos: 

f 1 se refiere a la familia 1 de manuscritos. 

f 13 se refiere a la familia 13 de manuscritos. 

Biz referencia al testimonios Bizantinos, textos de manuscritos 
griegos, especialmente del segundo milenio. 



50 FILIPENSES I 

BizP1 cuando se trata de solo una parte de la tradición Bizantina cada 
vez que el testimonio está dividido. 

* 

1,2,3,c 

() 

[ ] 

txt 

este signo indica que un manuscrito ha sido corregido. 

aparece cuando se trata de la lectura del corrector de un 
manuscrito. 

indica los sucesivos correctores de un manuscrito en orden 
cronológico. 

indican que el manuscrito contiene la lectura apuntada, pero con 
ligeras diferencias respecto de ella. 

incluyen manuscritos Bizantinos selectos inmediatamente después 
de la referencia Biz. 

indica que se trata del texto del Nuevo Testamento en un 
manuscrito cuando difiere de su cita en el comentario de un Padre 
de la Iglesia (comm), una variante en el margen (mg) o una variante 
C''"). 

com (m) se refiere a citas en el curso del comentario a un texto cuando se 
aparta del texto manuscrito. 

mg 

v.r. 

vid 

supp 

indicación textual contenida en el margen de un manuscrito. 

Variante indicada como alternativa por el mismo manuscrito. 
J 

indica la lectura más probable de un manuscrito cuando su estado 
de conservación no permite una verificación. 

texto suplido por faltar en el original. 

contiene los textos mayoritarios incluido el Bizantino. Indica la 
lectura apoyada por la mayoría de los manuscritos, incluyendo 
siempre manuscritos de koiné en el sentido estricto, representando 
el testimonio del texto griego koiné. En consecuencia, en los 
casos de un aparato negativo, donde no se le da apoyo al texto, la 
indicación m, no aparece. 

Los Leccionarios son textos de lectura de la Iglesia Griega, que 
contienen manuscritos del texto griego y se identifican con las letras 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 51 

Lect que representa la concordancia de la mayoría de los Leccionarios 
seleccionados con el texto de Apostoliki Diakonia. Los que se apartan 
de este contexto son citados individualmente con sus respectivas 
variantes. Si las variantes aparecen en más de diez Leccionarios, se 
identifica cada grupo con las siglas P1. Si un pasaje aparece varias veces 
en un mismo Leccionario y su testimonio no es coincidente, se indica 
por el número índice superior establecido en forma de fracción, para 
indicar la frecuencia de la variante, por ejemplo l 866 112 • En relación con 
los Leccionarios se utilizan las siguientes abreviaturas: 

Lect para referirse al texto seguido por la mayoría de los leccionarios. 
l 43 indica el leccionario que se aparta de la lectura de la mayoría. 

Lect1 referencia al texto seguido por una parte de la tradición 
manuscrita de los Leccionarios que aparece, por lo menos, en diez 
de ellos. 

l 593 ¡¡2 referencia a la frecuencia de una variante en el mismo ms. 

Las referencias a la Vetus Latina, se identifica por las siglas it 
(Itala), con superíndices que indican el manuscrito. 

La Vulgata se identifica por vg para la Vulgata, vgc1 para la 
Vulgata Clementina, vgww para la Vulgata Wordsworth-White, y vgst 
para la Vulgata de Stuttgart. 

Las siglas lat representan el soporte de la Vulgata y parte del 
Latín Antiguo. 

Las versiones Siríacas se identifican por las siguientes siglas: Sirs 
para la Sinaítica. sirc, para la Curetoniana. sirP, identifica a la Peshita. 
sirPh son las siglas para referirse a la Filoxeniana. 

La Harclense tiene aparato crítico propio con los siguientes 
signos: sirh (White, Bensly, Woobus, Aland, Aland/Juckel); sir h with*, 
lectura siríaca incluida en el texto entre un asterisco y un metóbelos; 
sirhmg, para referirse a una variante siríaca en el margenV sirhgr hace 
referencia a una anotación griega en el margen de una variante Siríaca. 
Las siglas sirPª1 son el identificador de la Siríaca Palestina. 

Las referencias a la Copta son las siguientes: 

copsª Sahídico. 



52 FILIPENSES I 

copbº Boháirico. 

coppbo Proto-Boháirico. 

copmeg Medio-Egipto. 

fay F , . cop, ayum1co. 

copªºh Ajmínico. 

copªºh2 Sub-Ajmínico. 

Para la Armenia, se usan las siglas arm. 

La georgiana se identifica: 

geo identifica a la georgiana usando la más antigua revisión A 1 

geo 1 /geo2 identifica a dos revisiones de la tradición Georgina de los 
Evangelios, Hechos y Cartas Paulinas. 

La etiópica se identifica de la siguiente manera: 

eti cuando hay acuerdo entre las distintas ediciones. 

eti'º para la edición romana de 1548-49. 

etiPP para la Pell Plat, basada en la anterior. 

etirn para Takla Hiiymiinot 

etims referencia para la de París. 

Eslava Antigua, se identifica con esl. 

Igualmente se integra en el aparato crítico el testimonio de los 
Padres de la Iglesia. Estos quedan identificados con su nombre. Cuando 
el testimonio de un Padre de la Iglesia se conoce por el de otro, se 
indica el nombre del Padre seguido de una anotación en superíndice que 
dice según y el nombre del Padre que lo atestigua. Los Padres mencionados 
son tanto los griegos como los latinos, procurando introducirlos en ese 
mismo orden. En relación con las citas de los Padres, se utilizan las 
siguientes abreviaturas: 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 53 

( ) Indican que el Padre apoya la variante pero con ligeras 
diferencias. 

vid 

lem 

comm 

supp 

probable apoyo de un Padre a la lectura citada. 

cita a partir de un lema, esto es, el texto del Nuevo Testamento 
que precede a un comentario. 

cita a partir de la parte de un comentario, cuando el texto difiere 
del lema que lo acompaña. 

porción del texto suplido posteriormente, porque faltaba en el 
original. 

ms, mss referencia a manuscrito o manuscritos patrísticos cuyo texto se 
aparta del que está editado. 

msssegún Padre identifica una variante de algún manuscrito según 
testimonio patrístico. 

112• 213 variantes citadas de un mismo texto en el mismo pasaje. 

pap 

ed 

gr 

lectura a partir de la etapa papirológica cuando difiere de una 
edición de aquel Padre. 

lectura a partir de la edición de un texto patrístico cuando se 
aparta de la tradición papirológica. 

cita a partir de un fragmento griego de la obra de un Padre Griego 
cuyo texto se conserva sólo en traducción. 

lat sir armn slav arab d · ' 1 · · ' · 1 b d ' · · · tra ucc10n atma, s1naca, armema, es ava o ara a e un 
Padre Griego cuando no se conserva en su forma original. 

dub se usa cuando la obra atribuida a cierto Padre es dudosa. 

Con estas notas el lector podrá interpretar fácilmente las 
referencias a las distintas alternativas de lectura que el aparato crítico 
introduce en los versículos que las tienen. 



54 FILIPENSES I 

Análisis del texto griego. 

Como elemento de ayuda al lector que no tenga un conocimiento 
alto del griego koiné, se hace el análisis morfológico de cada una de las 
palabras del texto griego para cada versículo que se comenta, añadiendo 
en el comentario las referencias al análisis sintáctico e idiomático 
cuando se requiera. 

En el análisis se procura identificar las palabras con el sentido que 
tienen en castellano, así, se traducen las conjunciones por copulativa, 
disyuntiva, causales, etc. que aunque no correspondan exactamente con 
la calificación griega, permite al lector castellano identificarlas con el 
sentido que tienen en este idioma. 

Se ha tenido en cuenta hacer la distinción en el aoristo de los 
verbos, entre el primero o el segundo. Si bien a efectos de análisis 
textual no es importante, se precisan las formas para facilitar la 
identificación al lector del texto. 

Aparato crítico del texto griego. 

La cantidad de alternativas de lectura del texto griego es cada vez 
mayor, a medida que se encuentran nuevos mss. Incorporar todas las 
posibles excede a la capacidad y razón de ser de un comentario. En este 
caso se dan las más importantes, siguiendo la crítica textual 
comprendida en el Novum Testamentum Graece, Nestle-Alan vigésimo 
octava edición de Deutsche Bibelgesellschaft. 

De la misma manera se consulta también el aparato crítico del 
Texto Griego del Nuevo Testamento Trilingüe de la Biblioteca de 
Autores Cristianos. 

Para ayudar al lector se traduce al castellano la mayor parte de las 
alternativas de lectura, salvo cuando sean de relativa importancia o 
excesivamente numerosas, en cuyo caso se traslada simplemente la 
correspondiente referencia. 

Otras precisiones sobre el texto griego. 

Es sabido que algunos nombres que en castellano se escriben con 
mayúsculas, como Dios, al referirse al verdadero, Espíritu Santo, en 
relación con la Tercera persona de la Deidad, en griego algunos de estos 
nombres o adjetivos vinculados a un nombre se escriben con minúscula. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 55 

Sin embargo, por respeto especial, cuando se trate de alguno de estos 
nombres de Dios, se escribirán con mayúscula. De igual manera y por la 
misma razón en el análisis textual cuando se refiera a Dios no se 
definirá como nombre común, sino como nombre divino. Entendemos 
claramente que en el marco de la gramática, estas distinciones no 
corresponden a la realidad del griego. 

Bosquejo. 

Para el comentario de la Epístola, se establece el siguiente 
bosquejo: 

l. Saludos y gratitud (1:1-11). 

l. Saludos (1: 1-2). 
2. Gratitud por los creyentes en Filipos ( 1 :3-11 ). 

11. Circunstancias personales de Pablo (1:12-30). 

1. Su prisión como medio de evangelización (1: 12-20). 
2. Su disposición para glorificar a Cristo con su vida (1 :21-26). 
3. Exhortación a santidad de vida (1:27-28). 
4. Exhortación a una vida comprometida ( 1 :29-30). 

111. La humildad como modo de vida cristiana (2:1-30). 

l. Exhortación a la humildad (2:1-4). 
2. Ejemplo supremo de humildad (2:5-11). 
3. Llamamiento a una conducta cristiana digna (2:12-18). 
4. El ejemplo y recomendación de Timoteo (2: 19-24). 
5. El ejemplo y recomendación de Epafrodito (2:25-30). 

IV. El compromiso de la vida cristiana (3:1-21). 

l. Advertencias sobre los judaizantes (3: 1-3 ). 
2. El ejemplo de Pablo (3:4-14). 

2.1. Su condición anterior (3:4-6). 
2.2. Su transformación (3:7). 
2.3. Sus objetivos (3:8-11). 
2.4. Su meta (3:12-14). 

3. La exhortación a los creyentes (3:15-21). 



56 FILIPENSES 1 

V. La paz en la experiencia del cristiano (4:1-13). 

l. Paz como modo de vida en la iglesia (4:1-4). 
2. Paz en la experiencia personal (4:5-9). 
3. Paz en toda ocasión (4:10-13). 

VI. Gratitud, saludos y bendición (4:14-23). 

l. Gratitud por la ofrenda (4:14-20). 
2. Salutaciones Finales ( 4:21-22). 
3. Bendición (4:23). 

COMENTARIO A LA EPÍSTOLA. 

Como se ha dicho antes la Epístola a los Filipenses, es uno de los 
más afectuosos escritos de Pablo, llena de palabras de aliento. El gozo y la 
paz se respiran continuamente en el discurrir de su texto, a pesar de que fue 
escrita desde la cárcel. No hay sensación de abatimiento ni de inquietud 
alguna. La carta está dirigida a creyentes que también estaban 
experimentando la consecuencia lógica de una vida comprometida con el 
Señor, sufriendo dificultades por esa razón. Desde el principio del texto, el 
gozo fluye en las palabras del apóstol, que como inspirado comunican y 
expresan el pensamiento de Dios. Como es natural en todo escrito 
contemporáneo de los tiempos de Pablo, la Epístola comienza indicando el 
autor, y los destinatarios, pasando luego al saludo introductorio (vv. 1-2). 

La gratitud que Pablo sentía por la obra de gracia realizada por el 
Señor y manifestada por la realidad espiritual de aquella iglesia, le lleva 
a expresar palabras de reconocimiento en oración, alabando a Dios por 
la eficacia de la proclamación del evangelio (vv. 3-6). En ellas expresa 
sentimientos íntimos y personales de afecto entrañable hacia quienes 
son sus hijos en la fe, manifestándoles que continuamente estaban 
presentes en sus oraciones. El afecto que profesa hacia aquellos 
creyentes es sobrenatural, resultado de la experiencia de Pablo en 
identificación con Cristo (vv. 7-8). 

El pasaje pone de relieve el deseo personal del apóstol para el 
enriquecimiento espiritual de los filipenses, tanto para el tiempo 
presente como para el momento de la glorificación ( vv. 9-11 ). 

A pesar de su condición como prisionero de Cristo, a riesgo de su 
propia vida en la sentencia que esperaba de su juicio, Pablo no da lugar 
al desánimo. Él sabe para qué había sido llamado por el Señor: 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 57 

Primeramente para llevar el evangelio a los gentiles (Hch. 9: 15); pero 
también para experimentar en el sufrimiento, el costo del compromiso 
con Cristo (Hch. 9: 16). Ambas cosas se estaban cumpliendo en su 
experiencia, por tanto, tenía evidencias de que su vida discurría 
conforme a la voluntad de Dios y bajo Su providencia. El apóstol veía 
todas las cosas desde el cumplimiento de su misión, esto es, el progreso 
del evangelio. Su prisión es motivo de gozo porque es el modo de 
evangelizar a quienes no hubieran sido alcanzados de otro modo para 
Cristo (v. 12). 

Él informa gozoso de cómo la causa de la prisión y la presencia 
del prisionero eran conocidas en la casa del César, el pretorio, y 
algunos de la administración imperial (v. 13). Por otro lado, su 
optimismo se asienta en el estímulo que su condición de prisionero de 
Cristo produjo en muchos hermanos que anunciaban el evangelio sin 
temor (v. 14). A pesar de las diferentes razones para la predicación (vv. 
15-17), lo cierto es que el evangelio se estaba anunciando con mucha 
intensidad (v. 18). 

Otra razón de su gozo y opttm1smo era la esperanza de su 
liberación, como respuesta a las oraciones de los creyentes (v. 19). No 
obstante, si la sentencia, en lugar de liberación resultase en muerte, 
Cristo sería también glorificado (v. 20). La razón de la vida de Pablo era 
Cristo, y el modo de vida era viviendo a Cristo (v. 21 ). Las dificultades 
cotidianas y los sufrimientos le llevaban a desear estar con el Señor, no 
obstante, si su presencia en la obra era mejor para sus hermanos, estaba 
dispuesto a cualquier sacrificio por el bien de los creyentes (vv. 21-26). 
En medio del gozo las palabras de exhortación a una vida cristiana que 
dignifique el evangelio, a la vez que, en un correcto entendimiento del 
compromiso cristiano, el temor a los que se oponen a la evangelización 
desaparecería (vv. 27-28). Finalmente el párrafo concluye con un 
llamado a considerar el padecimiento por Cristo como una concesión de 
la gracia que antes actuó en salvación poniéndose él como ejemplo 
alentador para los filipenses (vv. 29-30). 

El bosquejo para el estudio del primer capítulo es como sigue: 

l. Saludos y gratitud (1:1-11). 

l. Saludos (1: 1-2). 
2. Gratitud por los creyentes en Filipos (1 :3-11 ). 



58 FILIPENSES 1 

11. Circunstancias personales de Pablo (1:12-30). 

l. Su prisión como medio de evangelización (1: 12-20). 
2. Su disposición para glorificar a Cristo con su vida (1 :2 1-26). 
3. Exhortación a santidad de vida (1 :27-28). 
4. Exhortación a una vida comprometida (1 :29-30). 

Saludos y gratitud (:1-11). 

Saludos (1:1-2). 

l. Pablo y Timoteo, siervos de Jesucristo, a todos los santos en 
Cristo Jesús que están en Filipos, con los obispos y diáconos. 

nauA.oc; Ka't Ttµóewc; ÓOUAOt Xptcrtou' Ir¡crou micrtv totc; áyíotc; 
Pablo y Timoteo siervos de Cristo Jesús a todos los santos 

f;y Xptcrt"<\) , lr¡crou totc; OUcrt V f;y <l>tAÍ7t7tOtc; cruv E7ttO"KÓ7totc; Kat 
en Cristo Jesús - que están en Filipos con obispos y 
útaKÓvoic;, 

diáconos. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: IIauA.0<;, caso nominativo masculino singular del nombre propio 
Pablo; Ka\, conjunción copulativa y; TtµÓ9EO<;, caso nominativo masculino 
singular del nombre propio Timoteo; oouA.ot, caso nominativo masculino 
plural del nombre común siervos; Xpicrwu, caso genitivo masculino singular 
del nombre propio Cristo; 'Ir¡crou, caso genitivo masculino singular del 
nombre propio Jesús; mimv, caso dativo masculino plural del adjetivo 
indefinido declinado a todos; wi<;, caso dativo masculino plural del artículo 
determinado los; á:yíot<;, caso dativo masculino plural del adjetivo santos; &v, 
preposición propia de dativo en; Xpto"'t<\i, caso dativo masculino singular del 
nombre propio Cristo; 'Ir¡crou, caso dativo masculino singular del nombre 
propio Jesús; tot<;, caso dativo masculino plural del artículo determinado los; 
OUO"tV, caso dativo masculino plural del participio de presente en VOZ activa 
del verbo dµí , ser, estar, aquí que están; &v, preposición propia de dativo en; 
<l>tA.ímt0t<;, caso dativo masculino plural del nombre propio Filipos; crov, 
preposición propia de dativo con; &mcrKÓ7tOt<;, caso dativo masculino plural 
del nombre común obispos, sobreveedores, ancianos; Ka\, conjunción 
copulativa y ; OtaKÓvoi<;, caso dativo masculino plural del nombre común 
diáconos. 

OauA.oc; Kat Ttµó0wc;. La Epístola comienza, como era propio 
en la correspondencia entonces, con la identificación del remitente, que 
en este caso se trata de dos personas, Pablo y Timoteo. Sobre el primero 
no hace falta extenderse aquí, puesto que se han considerado suficientes 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 59 

datos personales en la introducción, cuando se trató del auto/4, a donde 
se remite al lector. 

El segundo nombre corresponde a uno de los compañeros más 
conocidos del Apóstol. Por tanto, no hace falta extenderse mucho para 
identificar al que Pablo llamaba verdadero hijo en la fe ( 1 Ti. 1 :2). Es 
mencionado por primera vez en el pasaje de Hechos cuando el apóstol 
está en Listra por lo que hace suponer que era natural de aquella ciudad 
(Hch. 16: 1 ). Su madre y abuela eran mujeres de fe, de origen judío, 
mientras que su padre era griego, probablemente un pagano (Hch. 16: 1; 
2 Ti. 1 :5). Su madre le había instruido desde niño en las Sagradas 
Escrituras (2 Ti. 3: 15). Es también probable, dado especialmente el trato 
que le da Pablo de hijo en la fe (1 Co. 4: 17; 1 Ti. 1 :2; 2 Ti 1 :2), que la 
conversión de Timoteo se debiera al ministerio del apóstol. No obstante, 
no debe dejar de considerarse que tanto su madre Eunice, como su 
abuela Loida, que fueron convertidas antes que él (2 Ti. 1 :5), fuesen el 
medio que Dios usó para cooperar en llevar a Cristo a su hijo y nieto. 
Compañero de los viajes de ministerio con Pablo, estaba acostumbrado 
a sufrir penalidades y persecuciones como ocurrió ya en su primer viaje 
(2 Ti. 3: 11 ). Timoteo era un hombre que gozaba de buen testimonio 
entre las iglesias cristianas del entorno en donde vivía (Hch. 16:2), 
siendo circuncidado como hijo de judíos conforme a la costumbre para 
evitar, con toda seguridad, que pudiese ser acusado por ellos y su 
ministerio se viese limitado por esa razón. Fue encomendado al 
ministerio por los ancianos de la iglesia, participando Pablo en la 
solemne imposición de manos (Hch. 14:23; 1 Ti. 4: 14; 2 Ti. 1 :6). 

Junto a Pablo y al equipo misionero que le acompañaba, estuvo 
en el primer momento de la evangelización a Europa, involucrado en la 
obra de evangelización y fundación de iglesias, como ocurre con la de 
Tesalónica, en cuyos escritos aparece su nombre ( 1 Ts. 1: 1; 2 Ts. 1: 1 ). 
Desde Atenas fue enviado por Pablo a esa iglesia para fortalecer y 
alentar a los hermanos (1 Ts. 3: 1, 2). 

Durante el largo ministerio en Éfeso, Timoteo estuvo nuevamente 
con Pablo, desde donde fue enviado a Macedonia y a Corinto (Hch. 
19:21, 22; 1 Co. 4:17; 16:10). Luego de distintas misiones entre las 
iglesias, siguió vinculado con Pablo en el tiempo de la primera prisión 
del apóstol en Roma, desde donde les anuncia en la Epístola que 
esperaba enviarles pronto a Timoteo (2: 19). 

24 Introducción. Autor, Pág. 33. 



60 FILIPENSES 1 

A pesar de su juventud ( l Ti. 4: 12) era un colaborador que el 
apóstol Pablo estimaba en gran manera y lo usaba para corregir 
problemas que surgían en distintas iglesias, ordenando lo que estaba 
desordenado y afirmando la doctrina que, en algunas, estaba siendo 
cuestionada o incluso puesta en peligro por enseñadores poco capaces y 
por falsos maestros. Pareciera que el carácter de Timoteo era en cierto 
modo un tanto tímido (1Co.16:10; 2 Ti. 1:7). No es posible determinar 
la razón pero el apóstol recuerda que tenía frecuentes enfermedades y 
padecía del estómago (1 Ti. 5:23). 

A través de los escritos del Nuevo Testamento podría trazarse una 
panorámica del servicio de Timoteo con Pablo. Sin embargo se pierde el 
rastro de sus actividades desde la prisión del apóstol en Jerusalén, hasta 
que más adelante aparece con él, cuando ya estaba preso en Roma (Fil. 
l: l; Col. l: 1; Flm. 1 ). Cuando esperaba ser puesto en libertad (2:24 ), 
dice a los filipenses que esperaba enviarles pronto a Timoteo (2: 19). 
Cuando el apóstol fue liberado de la prisión, Timoteo estaba 
ministrando en Éfeso, sin duda enviado por el mismo apóstol, 
pidiéndole que permaneciese en aquella iglesia. En ese tiempo escribiría 
a Timoteo una primera carta y más adelante, cuando ya había sido 
juzgado por segunda vez y sentenciado a muerte, le escribiría una 
segunda que fue la última epístola del apóstol en la que le pide que vaya 
pronto a verlo, puesto que en cualquier momento podía ser ejecutado (2 
Ti. 4:9, 21). Nada se sabe si se produjo el encuentro entre ambos, lo que 
supondría que hubiera sido un encuentro de tres personas: Timoteo, 
Juan Marcos y Pablo. Dejamos esto a la posibilidad, ya que no hay base 
escritura! para negarlo o afirmarlo, aunque pareciera que tuvo lugar. 

El nombre de ambos aparece en la introducción sin distinción 
alguna, simplemente separados por la conjunción copulativa y. Estos 
dos nombres aparecen juntos en otras epístolas (2 Co. l: l; Col. l: 1; 1 
Ts. 1: 1; 2 Ts. 1: 1 ). Con todo el hecho de que en la introducción 
aparezca un saludo conjunto no tiene que significar que exista una 
coautoría en el escrito, esto es, que la Epístola haya sido escrita por 
Pablo y Timoteo. Un examen interno del texto deja pronto claro que el 
escrito es del apóstol, aunque una con él en el saludo a su compañero, 
presente cuando escribió la Epístola, ya que el pronombre personal 
referido al autor aparece en singular y no en plural. En otro de los 
escritos de la prisión, como es la Epístola a los Colosenses, donde 
también aparece el nombre de Timoteo, el apóstol se encarga de 
distinguirlo cuando se califica a sí mismo como apóstol y a Timoteo 
como el hermano (cf. 2. Co. 1: 1; Col. 1: 1). 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 61 

Las razones de la aparición del nombre de Timoteo en la 
introducción pueden ser varias. Una probable es que fuese, en el caso de 
esta Epístola, el amanuense que sirvió para escribirla al dictado de 
Pablo. Era la costumbre habitual en los escritos del apóstol, como lo 
indica en alguno de ellos ( cf. 2 Ts. 3: 1 7), donde dice que el firma la 
carta con su propia mano, luego que otro haya escrito el contenido de 
ella. No puede afirmarse que Timoteo fuese el escritor material de la 
carta dictada por Pablo, pero muy bien pudiera ser así. Una segunda 
posibilidad es que aparezca su nombre porque era una persona muy 
conocida de los creyentes en Filipos, de manera que en un escrito del 
tipo de amistad y exhortación, es natural que, si estaba acompañando a 
Pablo, é vste cite su nombre, de modo que aunque Timoteo no tuviese 
que ver directamente con la composición de la Epístola, se le menciona 
en ella por las dos razones apuntadas. No cabe duda que no es coautor 
del escrito, sino asociado con Pablo en el trabajo apostólico (2: 19-23). 
A partir del saludo, el escritor se expresa siempre en primera persona 
singular. Es notorio en el saludo la asociación de un anciano y unjoven 
que le acompaña, puesto que el apóstol se considera como tal en el 
escrito a Filemón, del mismo tiempo que esta epístola (Flm. 9), en 
cambio Timoteo era un hombre joven en aquellos días (1 Ti. 4: 12). 

8ouA.ot Xptcr1ou 'Iricrou, Si puede llamar la atención la 
vinculación sin ningún indicativo de ambos en la salutación, es también 
notorio el título que se da a ambos: "siervos de Cristo Jesús". La 
palabra equivale a esclavo y se usaba habitualmente para referirse al que 
era de esa condición social. El término es muy usado por Pablo, en sus 
diferentes formas, todas ellas procedentes de la misma raíz, aparece 
cincuenta y nueve veces en el corpus paulino: 8ouA.oc;, esclavo está 
treinta veces; cruv8ouA.oc;, coesclavo, sale dos veces; 8ouA.Éuw, hacer 
tareas de esclavo, diecisiete veces; 8ouA.EÍa, esclavitud, cuatro; 
8ouA.ów, esclavizar, seis. En todas las ocasiones está íntimamente 
vinculada al concepto general de esclavo, esclavizar, esclavitud. Esta 
palabra que se usaba para designar a los verdaderos esclavos, en el 
cristianismo adquiere el sentido de siervos de Dios. En este caso aporta 
especialmente la idea de aquel cuya voluntad está sujeta a la de otro. En 
esto no hay distinción entre creyente y creyente. Pablo era apóstol por 
don y llamamiento, Timoteo un colaborador, en el ministerio había 
distinción, pero los dos son siervos de Cristo. Aún siendo apóstol es, 
como cristiano, esclavo de Cristo (Ro. 6: 18, 22). La obediencia a la fe 
trae como resultado la liberación del estado de esclavitud bajo el pecado 
en que se encuentra el hombre, para pasar a ser esclavos de la justicia, 
como puede traducirse la frase en Romanos: "vinisteis a ser esclavos de 
la justicia". En la condición de esclavitud bajo el pecado, éste ejercía 



62 FILIPENSES 1 

tiranía, en la de esclavitud bajo la justicia, se manifiesta la suprema 
expresión de libertad, al concordar con la vida libre de Dios que la 
orienta. La libertad suprema es la certeza de servir a Dios. Como quiera 
que el creyente no puede ser esclavo de dos señores (Mt. 6:24), la 
liberación de la opresión del primero, permite estar al servicio del 
segundo que es también quien lo ha liberado. Antes esclavos del 
pecado, ocupados en sus concupiscencias, ahora son siervos en el área 
de la justicia, esto es, en tareas concordantes con la voluntad de Dios. 
La verdadera libertad no es dejar de servir, sino ocuparse en el servicio. 
Quienes están sirviendo a Cristo Jesús, gozan de la verdadera libertad, 
que es la libertad del pecado. Esto no quiere decir que nunca pecan, 
pero lo importante es que el pecado ya no es el amor que los esclaviza y 
arrastra al mal. Un cristiano se distingue de quien no lo es en que fue 
liberado del poder del pecado y puede vivir al servicio de la justicia, que 
no es sino vivir al servicio de Cristo Jesús. En la nueva vida los salvos 
son hechos siervos de Cristo Jesús, al serlo le deben lealtad y 
obediencia. La condición de un cristiano le vincula necesariamente al 
servicio de Cristo. La principal razón es que el creyente ha sido 
comprado: "Porque habéis sido comprados por precio; glorificad, 
pues, a Dios en vuestro cuerpo y en vuestro espíritu, los cuales son de 
Dios (1 Co. 6:20). El creyente esclavo antes, sujeto bajo Satanás (He. 
2: 14-15), es comprado, al precio de la sangre de Cristo, esto es, la vida 
entregada del Hijo de Dios (Mt. 20:28; Ro. 3:24; Ef. 1 :7; 1 P. 1: 18-20). 
Ahora el que lo ha comprado tiene derecho de posesión por redención o 
rescate, dándole la carta de libertad para que le sirva voluntariamente 
pero sea enteramente libre en Cristo (Gá. 5:1). 

El más alto honor de un creyente es ser siervo de Cristo ( l Co. 
4: l ), y la característica del siervo del Señor es la humildad (2 Ti. 2:24-
25). De ahí que Pablo, cada vez que utiliza el título de apóstol, lo 
vincula con una concesión de la gracia (Ro. l: 1; 1 Co. 1: 1, 2 Co. 1: 1; 
Gá. 1: 1; Ef. 1: 1; Col. 1: 1; 1 Ti. 1: 1; 2 Ti. 1: 1; Tit. 1: 1 ). Es la primera 
gran lección que debemos aprender: la gloria del cristiano no está en 
alcanzar títulos y recibir honores, sino en buscar ser simplemente siervo 
de Cristo. Cuando el apóstol dice como quisiera que los hombres le 
reconocieran, no hace alusión a su don de apóstol, ni a la grandeza de su 
trabajo, sino a que se le considere como siervo de Cristo, usando en el 
pasaje antes citado, el término que designa al esclavo de menor nivel. 
La iglesia de Cristo hoy está sobrada de grandes y necesitada de siervos. 

nacnv wl:c; áyíotc; EV Xptm<\} 'Iricrou 'tütc; OUcrtV EV 
<l>tA.ínnotc; De los remitentes pasa ahora a los destinatarios, a quienes 
llama santos. Este calificativo designa la condición de cada creyente, de 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 63 

ahí que tenga sumo cuidado para que nadie se sienta excluido y usa el 
adjetivo declinado nacnv, a todos. No importa la condición personal de 
cada uno, ni la espiritualidad o carnalidad de los destinatarios, ni el 
compromiso mayor o menor de ellos, todos los que han creído son 
delante de Dios santos, no por ellos, ni por sus esfuerzos, sino por la 
posición en que se encuentran en Cristo (Ro. 1 :7). Al ser llamados por 
Dios a salvación, han venido a ser santos. Quienes han dado su vida a 
Cristo, son el Él santos delante de Dios. Son aquellos a quienes Dios ha 
puesto en el mundo para que le glorifiquen entre los hombres. Son los 
que regenerados espiritualmente son capaces de un buen obrar como 
testimonio ante el mundo, de modo que no solo ellos glorifican a Dios, 
sino que son objeto para que el mismo mundo incrédulo glorifique al 
Dios de los creyentes al ver la perfección de vida de quienes se llaman 
sus hijos (Mt. 5:48). No son impecables, ni absolutamente perfectos, 
pero son propiedad de Dios, apartados de entre los demás hombres para 
que proclamen "las virtudes de aquél que los llamó de las tinieblas a su 
luz admirable" (1 P. 2:9). El adjetivo calificativo santos comprende a 
todo creyente, no importa en que tiempo haya sido salvo. Son santos 
porque están en Cristo, su lugar de vida espiritual. Unidos vitalmente a 
Él, han sido librados del poder de las tinieblas y trasladados al reino del 
Hijo (Col. 1: 13). Pueden ser muy imperfectos a los ojos de los hombres, 
pero son santos delante de Dios porque están en Cristo. Ese término que 
califica a los creyentes es usado continuamente por el apóstol ( cf. Ro. 
8:27; 16:2; 1 Co. 14:33; Ef. 1:15; 3:18; 4:12; 5:3; 6:18; Col. 1:4; 1 Ti. 
5:10; Flm. 5, 7, etc.). Estos ya no son del mundo, como tampoco Cristo 
es del mundo (Jn. 17: 16). Dados por el Padre a Su Hijo son de Él, por 
tanto son separados del mundo para Dios mismo. Estos separados por 
Dios y para Dios son, según la enseñanza del apóstol Pedro, "linaje 
escogido, real sacerdocio, nación santa, pueblo adquirido por Dios" ( 1 
P. 2:9). Esta posición delante de Dios, conlleva necesariamente la 
salvación, que dota a cada uno de los salvos del Espíritu y que le 
permite llevar una vida como corresponde a esa nueva condición. Los 
destinatarios de la Epístola, miembros de la iglesia en Filipos, son 
santos. Dios demanda que los creyentes que son santos en Cristo Jesús, 
lleven una vida irreprochable ante el mundo, que es la relación con la 
naturaleza divina, de la que han sido hechos participantes en la 
regeneración (2 P. 1 :4). La santidad de vida no es una opción, sino la 
forma natural y propia del creyente, la única que corresponde a su 
condición de salvo. Por tanto los que son santos deben ser también 
"irreprensibles delante de Él" (Col. 1 :22; Ef. 1 :4). 

En el caso concreto de la Epístola, éstos a quienes llama santos 
en Cristo Jesús, están en la iglesia en Filipos. Esto es, integrados en la 



64 FILIPENSES 1 

umca Iglesia de Cristo por el nuevo nacimiento, se congregan y 
manifiestan su vida de relación comunitaria o, si se prefiere mejor, 
corporativa, en una iglesia local que se ha establecido en la ciudad de 
Filipos. Las dos posiciones de estos santos están claramente expresadas: 
Espiritualmente están en Cristo, geográficamente están en Filipos. Un 
concepto de iglesia expresado por Cristo mismo, los que están en el 
mundo, pero no son del mundo (Jn. 17:11, 15, 16). Obsérvese que no es 
la iglesia de Filipos, sino la iglesia que está en Filipos. De otro modo, a 
quienes dirige la Epístola es el pueblo de Dios en Filipos, son sus 
santos, los elegidos de Dios, en aquella ciudad. La importancia de la 
iglesia local como única entidad espiritual reconocida en el Nuevo 
Testamento aparece continuamente en los escritos apostólicos. 

cruv f:mcrKÓnou; Kat ótaKÓvou;, El rasgo más característico de 
esta introducción es que se mencionan a los obispos y diáconos. Esto pone de 
manifiesto que la iglesia, en los tiempos apostólicos, estaba ya organizada y, 
con los creyentes y entre ellos se aprecia la presencia de oficiales en la 
congregac1on. Aunque se les menciona separadamente, no son 
independientes de la iglesia, ni están sobre ella. La Epístola se dirige a los 
santos entre los que están los obispos y diáconos. Es interesante apreciar que 
se mencionan los que tienen algún tipo de responsabilidad acreditada por los 
oficios que ejercen, después de mencionar la iglesia, porque el cargo no es 
antes del cuerpo, ni la organización antes del organismo. 

La idea de jerarquía que vendrá tiempo después y que ha traído tantos 
problemas en las grandes iglesias, es totalmente desconocida para las de los 
tiempos apostólicos. Pero, no cabe duda que las iglesias eran entidades 
perfectamente organizadas en cuanto a liderazgo. Es esta la primera epístola 
en que el apóstol hace mención de quienes ejercían los oficios de obispos y 
diáconos, y es la única en que los saluda por separado. 

Esta organización eclesial, sirve a los críticos liberales para negar 
la autoría de la Epístola, diciendo que no es posible una estructura 
semejante en la iglesia de los tiempos apostólicos y que ésta es muy 
posterior a la época de Pablo. Sin embargo, como ocurre siempre con 
estos que están empeñados en negar la historicidad bíblica para negar la 
inerrancia bíblica, no aportan ni un solo documento que pruebe su tesis. 

Obispos, literalmente sobreveedores, es sinónimo de anciano, 
usándose indistintamente para referirse al mismo oficio y a las mismas 
personas. Esa organización dentro de la iglesia está presente en el 
tiempo de fundación de las mismas de manera que el apóstol al 
despedirse de los ancianos de la iglesia en Éfeso, en la playa de Mileto, 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 65 

les exhorta a tener cuidado de toda la congregación en medio de la cual, 
no sobre la cual, el Espíritu Santo los había hecho obispos, para 
pastorear la iglesia de Dios (Hch. 20:28; 1 P. 5:2). Sin duda el título está 
orientado a describir un oficio y por ello una posición de liderazgo, pero 
la fuerza está en la prioridad que con ello se da a la función que ejerce la 
persona y no a la posición que por el oficio ocupa. No se trata tanto de 
un don, sino de un oficio, puesto que las condiciones que se exigen para 
ser anciano, sobreveedor, obispo, no están en la de dones, sino que las 
características personales, sociales y familiares que deben concurrir en 
el líder, enmarcadas con todo detalle (cf. 1 Ti. 3:1-13; Tit. 1:5-9). Los 
ancianos fueron designados en cada congregación de las establecidas 
por el ministerio del apóstol (Hch. 14:23; Tit. 1:5). Este liderazgo se 
menciona, como se ha dicho, en el libro de Hechos (Hch. 11 :30), 
refiriéndose a ellos como quienes presiden la congregación (1 Ts. 5: 12). 
Pablo no dejaba a ninguna iglesia sin el liderazgo de conducción (Tit. 
1 :5). Los ancianos son los oficiales principales, llamados por el Espíritu 
Santo (Hch. 20:28). Estos son reconocidos por las condiciones 
personales que concurren en ellos cuya relación el apóstol ha dejado en 
sus escritos, y aceptados por la iglesia local . Sus deberes incluyen, el 
gobierno o, tal vez mejor, la conducción (1 Ts. 5:12); pastorear el 
rebaño de Dios, es decir, a los creyentes en la congregación (Hch. 
20:28; 1 P. 5:2); y la supervisión general de la obra (Hch. 11 :30). 

Con los obispos, se cita también a los diáconos, son los oficiales 
del servicio, esto es, quienes dirigen y lideran sobre cuestiones 
materiales en la iglesia (Hch. 6:3). Eran los que conducían, organizaban 
y orientaban los distintos aspectos del servicio en la congregación. No 
se trata de un oficio de inferior rango al de ancianos, ni un paso previo 
para llegar a serlo. La elección o reconocimiento de los mismos se hace 
por el cumplimiento de las condiciones establecidas por el apóstol para 
ellos (1 Ti. 3:8-13). Entre los líderes de servicio, diáconos, están 
también mujeres (cf. 1 Ti. 3:11), mencionándose el nombre de una de 
ellas Febe, diaconisa en la iglesia en Cencreas (Ro. 16:1). 

En esta introducción se nota la iglesia local constituida. Los 
creyentes santos congregados y presentes en un determinado lugar 
geográfico, que comprende a todos incluyendo los líderes; luego los 
guías espirituales; y también los siervos en las cosas temporales. 



66 FILIPENSES 1 

2. Gracia y paz a vosotros, de Dios nuestro Padre y del Señor 
Jesucristo. 

xcipt<; Úµtv Kat f:iptjvr¡ dno E>wG Ilmpo<; r¡µwv Ka'\. Kupíou 
Gracia a vosotros y paz de Dios Padre de nosotros y de Señor 

'Ir¡croG Xptcr-toG. 
Jesucristo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: x_ápt~, caso nominativo femenino singular del nombre común gracia; 
úµ'lv, caso dativo de la segunda persona plural del pronombre personal 
declinado a vosotros; KCÚ, conjunción copulativa y; sipt\vr¡, caso nominativo 
femenino singular del nombre común paz; ano, preposición propia de genitivo 
de; E>sou, caso genitivo masculino singular del nombre divino Dios; Ila:rpó~. 
caso genitivo masculino singular del nombre divino Padre; iiµwv, caso 
genitivo de la primera persona plural del pronombre personal declinado de 
nosotros; K<Xt, conjunción copulativa y; Kupíou, caso genitivo masculino 
singular del nombre divino Señor; 'lr¡aou, caso genitivo masculino singular 
del nombre propio Jesús; Xpunou, caso genitivo masculino singular del 
nombre propio Cristo. ··~ 

xcipt<; uµtv Ka'\. dptjvr¡. Es el saludo característico de Pablo. 
En el versículo anterior les ha llamado santos, por tanto, se les extiende 
el saludo propio de los que son de esa naturaleza. Ninguno de los santos 
es digno de alabanza por sí mismo, pero todos son creyentes. 

Algunos entienden que la gracia y paz mencionadas en el 
versículo, proceden de Dios y de Cristo por medio del apóstol, sin 
embargo, esto no se ajusta a la verdad bíblica de que la única 
procedencia de las bendiciones son del Padre (Stg. l: 17) y se otorgan 
por el único Mediador entre Dios y los hombres, Jesucristo hombre ( l 
Ti. 2:5). Sin embargo, no se trata de un simple saludo que expresa el 
deseo de que tengan gracia y paz procedentes de Dios y de Cristo, Pablo 
establece en el saludo la bendición suprema que el creyente tiene, de la 
presencia y acción de la gracia y paz divinas, sobre su vida. 

De la misma manera se entiende por algunos que la salutación de 
Pablo está tomada de la liturgia del culto, como escribe H. Schlier: 

"En lo referente a la fórmula de bendición en sí hay que decir 
que no es original, ni hecha para la carta, sino que surgió en el culto y 
se tomó de ahí. De todos modos la frase trimembre y sin artículo en fa 
predicación de E>eó<; Ila'ttjp y Kúpio<;, muestra en esos dos detalles 
un cierto estilo litúrgico. En cuanto a su contenido los distintos giros 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 67 

hacen pensar en una tradición judía y de la comunidad cristiana. No 
aparece en la bendición lo específicamente paulino aunque Pablo le ha 
dado naturalmente un sentido propio al pronunciarla "25 . 

Es evidente la forma de pensamiento casi liberal en estas 
apreciaciones, desconociendo la liturgia del culto en tiempos del 
apóstol, que sin duda era diferente según la situación de la iglesia y 
notoriamente distinto entre iglesias de alto componente judío, en 
comparación con las establecidas en el mundo greco-romano. 

El saludo habitual entre los no judíos de entonces era regocijaos26, 

mientras que para los judíos la fórmula habitual era salóm, paz. El paulino 
es una forma ampliada que comprende ambos componentes y que, según 
testimonios ya se usaba en algunos círculos judíos27• Este saludo 
apostólico tiene un alto contenido y sentido cristianos. La gracia es la 
manifestación divina expresiva de Su buena voluntad, en la obra 
redentora de Jesucristo, que produce un estado vital de paz con Dios (Ro. 
5:1) y de correcta relación entre hermanos (Ef. 2:14-18). 

El primer componente del saludo es xáptc;, gracia, considerada 
como el favor inmerecido y espontáneo de Dios. Es la causa y base de la 
salvación (Ef. 2:8). Todo lo alcanzado en la experiencia de salvación y 
la salvación misma es solamente por la gracia de Dios. La gracia se 
anuncia como causa de la salvación en el mismo plan de redención, 
como el apóstol Pablo enseña: "Quien nos salvó y llamó con 
llamamiento santo, no conforme a nuestras obras, sino según el 
propósito suyo y la gracia que nos fue dada en Cristo Jesús antes de los 
tiempos de los siglos" (2 Ti. 1 :9). Es necesario enfatizar que todo 
cuanto tiene que ver con salvación procede absolutamente de Dios, 
como la Biblia enseña claramente: "La salvación es de Jehová" (Sal. 
3:8; Jon. 2:9). El apóstol vincula la salvación con la gracia en todo el 
proceso desde la dotación del Salvador, en el cumplimiento del tiempo 
(Jn. 3: 16; Gá. 4:4; 1 P. 1: 18-20), pasando por la ejecución del sacrificio 
expiatorio por el pecado en la Cruz, luego el llamamiento a salvación, la 
regeneración espiritual y la glorificación final de los redimidos, está 
comprendido en un todo procedente de la gracia (Ro. 8:28-30). Cada 
paso en este proceso se debe enteramente a ella. Incluso la capacitación 
divina para salvación hace posible que el pecador desobediente por 
condición e hijo de ira por transgresión, incapaz de obedecer a cualquier 

25 Heinrich Schlier, La Carta a los Gálatas. Salamanca 1999, pág. 39. 
26 G . , rtego: XUtpE:tV. 
27 Cf. 2 Bar. 78:2. 



68 FILIPENSES l 

demanda de Dios y mucho menos de entregarse personalmente en un 
acto de obediencia incondicional en el llamamiento divino a salvación, 
pueda llevarlo a cabo mediante la capacitación del Espíritu Santo (1 P. 
1 :2). El apóstol Pedro, en el versículo anterior, sitúa todo el proceso de 
salvación bajo la administración y ejecución de Dios, en un acto de 
amor benevolente que no es otra cosa que una manifestación expresiva 
de la gracia. Los sufrimientos del Salvador son también la consecuencia 
de la gracia (He. 2:9). La irrupción de Dios en Cristo, en la historia 
humana, tiene un propósito de gracia: "Para que por la gracia de Dios 
gustase la muerte por todos" (He. 2:9). No hay duda que el escritor se 
está refiriendo a la obra sustitutoria de Cristo en la Cruz. La Cruz da 
expresión al eterno programa salvífico de Dios. En ella, el Cordero de 
Dios fue cargado con el pecado del mundo conforme a ese propósito 
eterno de redención (1 P. 1: 18-20). Cuando subió a la Cruz lo hizo 
cargado con el pecado del mundo (1 P. 2:24). En el texto griego se lee 
"gustase la muerte por todos", lo que abre la dimensión no sólo de la 
redención del hombre, sino de la restauración de todas las cosas a Dios. 
La obra de Jesucristo es una manifestación de la gracia. Gracia es una 
de las expresiones del amor de Dios. Se ha procurado dar varias 
acepciones al término, pero, tal vez, la más gráfica sea definirla como el 
amor en descenso. Cada vez que se habla de gracia hay un entorno de 
descenso de Dios al encuentro del hombre en sus necesidades. Con el 
Verbo vino la gracia en plenitud (Jn. 1: 17), y con ella el descenso del 
Hijo a la experiencia de limitación en la carne (Jn. 1: 14). En otro lugar y 
como ejemplo, el apóstol Pablo habla de gracia con estas palabras: "Ya 
conocéis la gracia de nuestro Señor Jesucristo, que por amor a 
vosotros se hizo pobre, siendo rico" (2 Co. 8:9). Nuevamente la idea de 
descenso, de anonadamiento, de desprendimiento rodea esa palabra. No 
cabe duda que la gracia, como único medio de salvación, procede de 
Dios mismo y surge del corazón divino hacia el pecador, en el momento 
de establecer el plan de redención (2 Ti. 1 :9). En razón de la gracia, 
Dios se hace encuentro con el hombre en Cristo, para que los hombres, 
sin derecho a ser amados, lo sean por la benevolencia de Dios, con un 
amor incondicional y de entrega. Dios en Cristo se entrega a la muerte 
por todos nosotros, para que nosotros, esclavos y herederos de muerte 
eterna, a causa de nuestro pecado, podamos alcanzar en Él la vida eterna 
por medio de la fe, siendo justificados por la obra de la Cruz (Ro. 5: 1 ). 
La gracia en la esfera de la salvación adquiere tres momentos: Primero 
en el génesis de la gracia, que se produce en la eternidad, antes de la 
creación del mundo. En ese fluir de la gracia, que es amor orientado al 
desposeído y perdido, no está presente el destinatario de ella, que es el 
hombre, por lo que en espera del tiempo de los hombres, Dios deposita 
todo el infinito recurso de la gracia para salvación, en la Persona del 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 69 

Salvador, que, como Mediador entre Dios y los hombres (1 Ti. 2:5), 
manifiesta y otorga la gracia salvadora en la historia de los hombres, 
desde la caída en el pecado de nuestros primeros padres. Esa gracia se 
manifiesta en la Persona del Salvador cuando encamándose viene al 
mundo con misión salvadora. El mismo hecho de la encarnación es la 
primera consecuencia operativa de la gracia para salvación. La 
revelación de Dios al hombre tiene lugar mediante la manifestación de 
Dios en humanidad. El Verbo de Dios crea, como Creador absoluto de 
cuanto existe, una naturaleza humana, en unidad de acción con el Padre, 
que le apropia de cuerpo (He. 10:5) y con el Espíritu que lleva a cabo la 
operación de concepción de esa naturaleza (Le. 1 :35), y esa naturaleza 
creada es asumida por el mismo Creador, que es el Verbo, que también 
la personaliza, para que pueda producirse con ella y en ella, el definitivo 
encuentro de Dios con el hombre y del hombre con Dios. El hombre 
Jesús, que es Hijo consustancial con el Padre, se hace para siempre 
lugar de encuentro y de disfrute de la vida de Dios por el hombre. 
Eternamente la visión de Dios se llevará a cabo en la visión del Hijo de 
Dios encamado, que hace visible al Invisible. El hombre creyente queda 
definitivamente establecido en el Hijo y, por tanto, afincado en Dios 
para disfrutar de la vida eterna que es la divina naturaleza (2 P. 1 :4). Esa 
gracia salvadora se hace realidad y expresión en el hecho de que por 
ella, el Hijo "gustase la muerte por todos" (He. 10:9). En segundo lugar 
la gracia salvadora es también la gracia santificadora. El hombre se 
salva sólo por gracia mediante la fe (Ef. 2:8-9), quiere decir esto, que solo 
la gracia y la instrumentalidad de la fe, hacen posibles la vida cristiana en la 
esfera de la salvación experimental en el tiempo presente, que es la 
santificación. Hay cristianos que se salvan por gracia, pero quieren 
santificarse por obras personales en su propio esfuerzo. Solo la gracia, 
operando en el creyente hace posible el cumplimiento de las demandas de 
la vida de santificación. Es Dios, mediante Su gracia, quien opera el querer 
y el hacer por su buena voluntad (2:13). La gracia en salvación es una 
manifestación temporal del fluir eterno desde Dios mismo, antes de toda 
creación (2 Ti. 1 :9). Esa misma gracia es, como se indica antes, la razón del 
sacrificio de Jesús (2 Co. 8:9). La esfera del servicio y vida del cristiano 
procede de la gracia y se sustenta en ella (1 Co. 15: 10). 

Kat dptjvri. El segundo elemento de la bendición está 
relacionado con la experiencia de la paz. Es el resultado de la 
reconciliación. De otro modo, el efecto y resultado del actuar gratuito de 
Dios y, como tal, el resultado propio y experimental de todos los que se 
hallan en la salvación, definitivamente bendecidos por Dios (Ro. 5: 11 ). 
No es sólo paz de la conciencia que se asienta en la obra de Cristo y 
descansa a causa de la cancelación de toda responsabilidad penal por el 



70 FILIPENSES 1 

pecado, al creer (Ro. 5:1; 8:1). Es también la paz objetiva que Cristo 
regaló a cada uno de los que creen y que se experimenta en la 
identificación con Él (Jn. 14:27). Es, por tanto, la paz que Dios ha hecho 
y que Él concede. Para un hebreo, es el cúmulo de toda bendición 
divina. Esta paz de Dios sobrepasa a todo entendimiento (4:7). La 
experiencia de paz no es tanto la de un lago tranquilo y placentero, sino 
la de la que se disfruta en la hendidura de la Roca, en donde el creyente 
está a salvo, en medio de los conflictos y tempestades de la vida. Esta 
paz se experimenta en el corazón por la obra del Espíritu (Gá. 5:22). 

chto 0col5 Timpoc; T¡µwv Kat Kupíou 'Iricrou Xpicrwu. La 
procedencia, tanto de la gracia como de la paz, son de Dios Padre y de 
nuestro Señor Jesucristo. Quiere decir, como se mencionó antes, que el 
origen de toda bendición está en Dios mismo (Stg. 1: 17). La gracia y la 
paz llegan a la experiencia de los creyentes procedentes de Dios por el 
Mediador entre Dios y los hombres, Jesucristo hombre, que también las 
hace posibles por Su obra de salvación y que "puede salvar 
perpetuamente a los que por Él se acercan a Dios" (He. 7:25). 

La gracia y la paz procedentes de Dios Padre que ha realizado la 
filiación de los que son objetos de la bendición, porque Jesucristo no 
solo es el Salvador, sino que se ha hecho Señor de ellos por 
determinación del Padre, al darlo como Cabeza sobre todas las cosas a 
la iglesia (Ef. 1 :22). El Señorío de Cristo, Su soberanía sobre todo, se 
manifiesta como Cabeza suprema, que como tal está por encima de 
todo. Esta condición de soberanía universal está referida 
específicamente en la enseñanza de Pablo, especialmente en la Epístola 
a los Efesios como cabeza sobre todas las cosas a la Iglesia. La 
enseñanza es clara: No hay ninguna cosa relacionada con la Iglesia que 
escape a la soberanía de Jesucristo. Como cabeza de la Iglesia, regula, 
controla y actúa en todo cuanto tiene que ver con la autoridad suprema 
sobre ella. Jesús es el Señor de todo y es también la única Cabeza en la 
Iglesia. Es por tanto la suprema autoridad de control y dirección como 
Cabeza sobre el cuerpo (1 Co. 12:27; Ef. 4: 12; 5:30; Col. 1: 18, 24; 
2: 19). No solo ejerce señorío sobre la Iglesia, sino que lo hace sobre 
"todas las cosas" a favor de Su Iglesia. La supremacía de Cristo que 
incluye a los principados y a las potestades, y la de Él sobre la Iglesia, no 
son del mismo orden. Las potestades le son sometidas por fuerza y puestas 
bajo los pies del Señor por Su gloriosa victoria sobre ellas en la Cruz (Col. 
2: 15). La Iglesia, por el contrario no necesita ser sometida a Él, porque le 
está sujeta. Sobre ella ejercerá una supremacía de santificación y de amor. 
La fuerza está separada de la relación porque constituye una verdadera 
entrega, de Él hacia ella y de ella hacia Él. Es una sumisión de amor y es 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 71 

una conducción de gracia. Sin embargo, al darlo a la Iglesia como Cabeza, 
expresa también una demanda de obediencia, que está basada en una 
relación de amor. El Señor ejercerá la autoridad que tiene para edificarla, 
conforme a Su promesa (Mt. 16: 18). 

Es evidente que la deidad de Cristo y la vinculación con el Padre, 
son una constante en el pensamiento paulino. La salvación es a la vez 
don de Dios y don de Cristo, puesto que la gracia que sustenta y 
establece esa salvación se denomina indistintamente gracia de Dios 
(Gá. 2:21) y gracia de Cristo (Gá. l :6). De la misma forma, la paz que 
produce, deriva y descansa en la gracia, se le llama paz de Dios (Fil. 
4:7; Col. 3:15). 

Aquí en el saludo, la relación de Cristo con las bendiciones es 
más que mediación: las bendiciones de gracia y paz proceden tanto del 
Padre como del Señor Jesucristo. El Padre es el Dios de toda gracia (1 
P. 5:10), de igual manera el Hijo (2 Co. 8:9). El Padre da la paz suprema 
y completa (4:7), así también el Hijo (Jn. 14:27). Es Dios que actúa en 
bendición para los Suyos. 

Gratitud por los creyentes en Filipos (1 :3-11 ). 

3. Doy gracias a mi Dios siempre que me acuerdo de vosotros. 

Euxaptcr-rw •<\> E>E<\) 1 µou E7tt 7tácn:i -rij µvEi~ uµwv 
Doy gracias al Dios de mí en todo el recuerdo de vosotros. 

!Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Euxa.ptcrtcü, primera persona singular del presente de indicativo en 
voz activa del verbo i>uxa.ptcrtÉw, dar gracias, alabar, aquí doy gracias; t<\), 
caso dativo masculino singular del artículo determinado declinado al; 0&~, 
caso dativo masculino singular del nombre divino Dios; µou, caso genitivo de 
la primera persona singular del pronombre personal declinado de mí; E7tt, 
preposición propia de dativo en; 7t<Í01J, caso dativo femenino singular del 
adjetivo indefinido toda; t'Íj, caso dativo femenino singular del artículo 
determinado la; µvEÍ~, caso dativo femenino singular del nombre común 
memoria, recuerdo, mención; úµwv, caso genitivo de la segunda persona 
plural del pronombre personal declinado de vosotros. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 Eyú.Í µi:v i>u:x,a.pHmo, t<\) Kúpto,> ríµcí>v, yo ciertamente doy gracias al 
Señor de nosotros, según lectura en n·, F, G, b, Ambrosiaster, CasiodoroP1• 



72 FILIPENSES 1 

Eúxaptcrtw t<Í) 0Eó,) µou Como ocurre en muchas de las cartas 
de Pablo, sobre todo en esta del tipo de amistad, comienza dando 
gracias a Dios por los creyentes a quienes escribe. En forma personal y 
de relación dice que agradece al Dios suyo, literalmente de mí, 
llamándole así afectuosamente. Lo hace así porque Dios es el Dios 
personal de cada creyente. Sin duda lo es colectivamente de todos Sus 
hijos, pero cada uno de ellos lo tiene individual y personalmente. 

E7tt 7tám:i tij µvd~ úµwv Pablo habla literalmente de todo el 
recuerdo de vosotros. Podría considerarse esta expresión como genitivo 
objetivo, pero nótese como el apóstol da gracias a Dios, no por lo que 
los creyentes hacen con él, en este caso concreto por la ofrenda que le 
envían, sino más bien por la participación de ellos en el evangelio, 
como demanda el contexto inmediato. En todas sus oraciones estaban 
presentes los filipenses. Pablo da gracias a Dios, su corazón está lleno 
de gratitud, por la gracia manifestada en la realidad de la iglesia en 
Filipos. El apóstol oraba a Dios por los filipenses tantas veces como se 
acordaba de ellos. Sin duda era un gozo saber que el apóstol intercedía 
tan a menudo por ellos, presentándolos en oración ante Dios. 

4. Siempre en todas mis oraciones rogando con gozo por todos 
vosotros. 

7tÚV'tOtE EV 7tácri:¡ 8ErícrEt µou Ú7tf:p 7tÚvtWV úµwv, µEta xapa~ 
Siempre en toda petición de mí por todos vosotros con gozo 

tTJV 8Ér¡crtv 7tOtoÚµEVO~, 
la petición haciendo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 7tdvtotE, adverbio de tiempo siempre; &v, preposición propia de 
dativo en; 1td01J, caso dativo femenino singular del adjetivo indefinido toda; 
OElÍ<TEt, caso dativo femenino singular del nombre común petición; µou, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 
mí; Ú1tep, preposición propia de genitivo por, acerca de; 7tdvt(l)V, caso 
genitivo masculino plural del adjetivo indefinido todos; úµWv, caso genitivo 
masculino de la segunda persona plural del pronombre personal vosotros; 
µEta, preposición propia de genitivo con; xapa<;, caso genitivo femenino 
singular del nombre común gozo; tT¡v, caso acusativo femenino singular del 
artículo definido la; OÉr¡cnv, caso acusativo femenino singular del nombre 
común oración, petición; 1totoÚµEvor;, caso nominativo masculino singular 
del participio de presente en voz media del verbo 7tOtÉro, hacer, aquí haciendo. 

návtotE ev nácn:i fü:rícrct µou únf:p návtwv úµwv, 
Siempre ... pidiendo, trata de la forma del recuerdo, o mejor, precisa la 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 73 

razón del recuerdo que tenía para orar por todos los filipenses. Quiere 
decir que el recuerdo era algo continuo, por tanto, así también la 
oración. De otra manera, los filipenses estaban presentes en todas sus 
oraciones. El adverbio que abre la cláusula marca la reiteración de la 
oración, siempre. Era algo habitual, en toda oración del apóstol estaban 
presentes los filipenses, intercediendo y agradeciendo por ellos a Dios. 
Cada vez que se acuerda de ellos cuando ora, lo primero que hace es 
expresar gratitud. Hay muchas otras necesidades por las que interceder, 
como podían ser algunas, tal vez imperfecciones, que son propias de los 
creyentes (1:9-11; 2:2, 4, 14, 15; 4:2) y también peligros que podían llegar 
a la iglesia (3:2, 18, 19), sin embargo prevalecía la gratitud por ellos. 

µE'ta xapa<; •Tiv Mr¡cnv noioúµEvo<;, La forma de la oración 
era un ruego gozoso. El sustantivo ÓÉr¡cn<;, significa tanto oración, 
petición y ruego, como necesidad, carencia, palabra usada en el Nuevo 
Testamento para expresar la situación del hombre ante Dios. En este 
caso Pablo presentaba la súplica delante de Dios. No importaba donde 
se encontrase el apóstol, bien en viaje misionero, o estableciendo y 
consolidando una iglesia o, como ahora, en la prisión, él dedicaba 
tiempo para orar por los creyentes. 

La petición era presentada ante Dios con gozo. Esta es la nota 
dominante en la Epístola (1:18, 25; 2:2, 17, 18, 28, 29; 3:1; 4:1, 4, 10). 
No siempre las acciones de los creyentes producían alegría en el 
apóstol, pero siempre había gozo delante de Dios por la obra que había 
hecho al salvarlos y trasladarlos a la condición de hijos Suyos adoptados 
en Cristo. El gozo no nace del creyente, sino que es el resultado de la 
acción del Espíritu en él. El gozo puro es el gozo en Dios, como fuente 
y objeto del mismo. Dios es el Dios del gozo (Sal. 104:31 ). En el Nuevo 
Testamento se utiliza el sustantivo xapci, para referirse a la alegría 
íntima del corazón. El gozo del cristiano es el gozo de Cristo aplicado a 
su vida por el Espíritu Santo, algo que el mundo es incapaz de dar (Jn. 
14:27; 16:33). El que se hace experiencia en el creyente es el mismo 
que sentía Jesús, por eso, lo que se manifiesta por la acción Espíritu, es 
Su gozo en el cristiano (Jn. 15:11). Se manifiesta en cualquier 
circunstancia o situación externa. El mundo no puede aceptar la pérdida 
de su control sobre el creyente, amenazándolos con odio y 
persiguiéndolos con saña (Jn. 15:19; 16:2). Sin embargo el gozo no 
disminuye en el conflicto porque Jesús ha vencido al mundo (Jn. 16:33; 
1 Jn. 1 :4), de modo que hay gozo porque nada puede hacer el mundo y 
cualquier adversidad con quienes no solo no son del mundo, sino que lo 
han vencido en Cristo. De manera que el gozo de la condición cristiana 
sólo se puede poseer en paradójica alternancia con la tristeza, la 



74 FILIPENSES 1 

tribulación y la inquietud, porque es ahí cuando el gozo demuestra toda 
la intensidad y la fuerza. La alegría por la salvación permanece en 
tensión con la tribulación, de manera que en medio de situaciones que el 
hombre considera como desalentadoras e incluso escarnecedoras, está el 
consuelo divino en la tribulación, descansando en el Dios del gozo y de 
la bendición. Pablo estaba preso, su situación incómoda, muchos 
en~migos del evangelio rondaban las iglesias que había establecido en 
su trabajo misionero, pero en medio del conflicto, la persecución y la 
prueba la acción del Espíritu produce gozo, con que expresa su 
intercesión ante Dios, pidiendo por los filipenses. Nada puede impedir 
el gozo en la vida de quien está entregado totalmente a Dios. Esa es la 
razón por la que dirá más adelante "regocijaos en el Señor siempre. 
Otra vez digo: ¡Regocijaos!" (4:4) y establecer el mandamiento: "Estad 
siempre gozosos " ( l Ts. 5: 16). El gozo se expresa exteriormente en 
alegría, reconocimiento y gratitud, de ahí que esa filosofia de que un 
buen creyente debe estar serio, unido a la suposición de que Jesús nunca 
se ria, alejándose de toda distracción sana, ausente en todo sano 
esparcimiento, en una vida que disfruta y saborea lo que Dios da, no es 
un buen testimonio, sino todo lo contrario. Un creyente con rostro osco, 
es un pobre creyente. 

5. Por vuestra comunión en el evangelio, desde el primer día hasta 
ahora. 

E1tl -rij Kot vwví~ uµwv d~ 16 i>uayyÉA.tov chto 1i¡~ npc.ón¡~ 
Por la comunión de v~sotros en el evangelio, desde el primer 
1ÍµÉpa~ axpt 106 vuv, 

día hasta ahora. 

Notas y análisis del texto griego. 

'Análisis: &ni, preposición propia de dativo por, sobre, referente a; 'tlJ, caso 
dativo femenino singular del artículo determinado la; Koivwvi~, caso dativo 
femenino singular del nombre común comunión, compañerismo; úµrov, caso 
genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal declinado de 
vosotros; &ic;, preposición propia de acusativo en; 'to, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado el; &ÚayyÉA.tov, caso acusativo neutro 
singular del nombre común evangelio; cho, preposición propia de genitivo 
'desde; 'tijc;, caso genitivo femenino singular del artículo determinado la; 
'1[pwn¡c;, caso genitivo femenino singular del adjetivo numeral ordinal 
orimera; iiµÉpac;, caso genitivo femenino singular del nombre común 'día; 
ax_pt, preposición propia de genitivo hasta; 'too, caso genitivo masculino 
singular del artículo determinado el; vov, adverbio de tiempo ahora. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 75 

f:nt •ii Kotvwvíq. úµwv Eis •o EuayyÉ/...iov. La oración gozosa 
de Pablo tenía relación con la comunión de los filipenses en el 
evangelio. La construcción de la oración con dativo, da a entender 
dirección hacia esto es en relación con el evangelio. Ellos manifestaban 
comunión con Pablo con el avance del evangelio. La preposición f:nt, 
sobre, debe tomarse en sentido causal, lo que lleva a Pablo a recordarles 
con gozo. Habla de participación o de comunión que es una de las ideas 
centrales de la Epístola (2:1; 3:10; 4:15). La comunión se manifiesta en 
compañerismo, como aparecerá más adelante modificada por la 
preposición cruv, copartícipes (1:7; 4:14). La idea es la de tomar parte 
responsable en la misión evangelizadora, participar en lo necesario para 
la extensión del evangelio. En el principio ayudaron al apóstol en la 
fundación de la iglesia (Hch. 16:40), y en el compromiso de la 
evangelización directa (4:3). No cabe duda que entre esa participación 
responsable estaban las ofrendas que había remitido reiteradamente al 
apóstol ayudándole a sufragar lo necesario para evangelizar, de ahí que 
diga más adelante que tuvieron comunión en lo que tiene que ver con 
dar y recibir ( 4: 15-16). Sin embargo en la Epístola se aprecian 
manifestaciones de la comunión unos con otros, como ocurre en la 
oración y acción de gracias ( 1 :3, 5, 9-11 ); de comunicar recursos, como 
se indica en el párrafo anterior; de fomentar la obra del evangelio, según 
este versículo; es también una comunión en la lucha que supone 
proclamar el evangelio de la gracia (1 :27-30) como compañeros de 
milicia ( 1 :25). 

cho 'tfís npwn1s i¡µÉpas axpi •ou vuv, Además de referirse 
al hecho en sí de la comunión, está la perseverancia en ella: "desde el 
primer día hasta ahora". Pudiera aplicarse esto a las ofrendas que le 
enviaron, como la que da origen a la Epístola, pero con toda seguridad 
alcanza mucho más que el hecho de sostener la obra económicamente 
hablando. Comprende todo el compromiso de evangelización que surgió 
desde el momento de la conversión de los filipenses. Todo cuanto 
hicieron incluyendo las ofrendas son manifestaciones de comunión en la 
evangelización. Al decir desde el primer día hasta ahora, está 
recordándoles los actos repetidos que tuvieron en el compromiso con el 
evangelio. Nadie puede olvidar como cuando el apóstol pasó necesidad 
en Corinto, los hermanos que vinieron de Macedonia suplieron cuanto 
le faltaba (2 Co. 11 :9). El reciente viaje de Epafrodito, con los riesgos 
que conllevó y la situación fisica que tuvo que atravesar, ponen de 
manifiesto la realidad de la comunión desde el primer día hasta ahora 
(2:15; 4:13, 18). Al principio fue recibido en casa de los creyentes (Hch. 
16: 15); luego atendido en sus necesidades fisicas (Hch. 16:33-34). En la 
prisión enviaron a Epafrodito, uno de los suyos, con una ofrenda y su 



76 FILIPENSES 1 

propia persona para comunión y servicio. No cabe duda que entre Pablo 
y la iglesia en Filipos había una entrañable vinculación. 

6. Estando persuadido de esto, que el que comenzó en vosotros la 
buena obra, la perfeccionará hasta el día de Jesucristo. 

7tE7tOt8wc; mho 'tOU'tO, on ó f:vapS,dµEvoc; EV óµ'lv €pyov 
Estando persuadido de esto mismo, que el que comenzó en vosotros obra 
dya86v f:m-rEAÉCJEt axpt T¡µÉpa<; XptcrwG 'Iricrofr 

buena, completará hasta día de Cristo Jesús. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 7t&7tot0w<;, caso nominativo masculino singular del part1c1p10 
perfecto en voz activa del verbo 7t&í0w, persuadir, convencer, aquí estando 
persuadido; a.ú-ró, caso acusativo neutro singular del pronombre demostrativo 
declinado de esto; 'tOÜ'tO, caso acusativo neutro singular del pronombre 
demostrativo esto, los dos pronombres adquieren el sentido de esto mismo; on, 
conjunción que; ó, caso nominativo masculino singular del artículo 
determinado el; Évap~clµ&vo<;, caso nominativo masculino singular del 
participio de aoristo primero en voz media del verbo Évclpxoµm, comenzar, 
aquí que comenzó; Év, preposición propia de dativo en; úµ1v, caso dativo de 
la segunda persona plural del pronombre personal vosotros; spyov, caso 
acusativo neutro singular del nombre común obra; d.ya0óv, caso acusativo 
neutro singular del adjetivo calificativo bueno; É7tt't&A.Écr&t, tercera persona 
singular del futuro de indicativo en voz activa del verbo Émcr•ÉA.w, completar, 
aquí completará; awi, preposición de genitivo hasta; i¡µÉpa<;, caso genitivo 
femenino singular del nombre común día; Xptcr'tOÜ, caso genitivo masculino 
singular del nombre propio declinado de Cristo; 'Iricroü, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio Jesús. 

nrnot8wc; au-ro wGw, El apóstol manifiesta un conoc1m1ento 
personal: "estando persuadido de esto mismo". La convicción o persuasión 
que tenía era plena, de ahí el uso del participio perfecto, como ocurre en 
muchos de sus escritos y de forma especial en este, para expresar algo 
definitivamente cierto para él (cf. 1:14, 25; 2:24; 3:3, 4). Este verbo que 
equivale a confiar, expresa aquí la idea de convicción plena. El uso en 

. griego de au-ro -roGw, que significa esto mismo o lo mismo, hace fuerza 
en eso, lo que dijo o lo que va a decir, en este caso sigue la conjunción on, 
que orienta el convencimiento a lo que sigue28. Confia o está persuadido 
que la participación de los filipenses en las tareas del evangelio no se 
detendrá, sino que continuará. De manera que la persuasión comenzó 

28 Para construcciones semejantes (cf. 2 Co. 2:3 : 7: 11 ; Ef. 6:22). 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 77 

tiempo atrás, seguía cuando escribe la Epístola, y persistirá en el futuro. Él 
conocía bien la iglesia en Filipos. 

on ó i:vap~áµf:vot; i:v uµtv Epyov dya86v i:m'tf:AÉ<Jf:t La 
perseverancia de los fieles en cualquier aspecto de la vida cristiana no 
es a causa de sus propósitos ni de sus fuerzas, sino de la gracia poderosa 
de Dios actuando en ellos. Mas adelante lo indicará con firmeza al decir 
que "Dios es el que en vosotros produce así el querer como el hacer, 
por su buena voluntad" (2: 13). La confianza del apóstol descansa en 
que quien comenzó en ellos la buena obra, la perfeccionará, acrecentará, 
mantendrá, etc. hasta el fin. Dios inició la obra de salvación de aquellos, 
ya que la salvación es de Él (Sal. 3:8; Jon. 2:9). El inicio de la salvación 
es una obra de la soberanía y libre iniciativa divina (1 P. 1 :2). La 
manifestación de la realidad del nuevo nacimiento era patente en las 
obras de los creyentes en Filipos, ya que la verdadera fe, medio 
instrumental de salvación (Ro. 5: 1 ), se manifiesta como real cuando 
produce obras consecuentes no solo con ella, sino con la regeneración 
que sigue al ejercicio de la fe (Stg. 2: 17). En este caso la fe se muestra 
como fe viva por el compromiso de los filipenses en el evangelio. Las 
obras de la fe no tienen nada que ver con asuntos legales o 
ceremoniales, porque la fe no es un asunto mental sino vivencial. Por 
medio de ella el hombre entra en contacto con el Salvador y se produce 
el nuevo nacimiento que transforma al pecador en una nueva creación 
de Dios, orientándolo hacia Cristo y haciendo que Cristo se reproduzca 
en él por la acción del Espíritu Santo. Esa persona en la vida de fe lo 
manifiesta en el buen obrar, que Jesús haría en cada ocasión. De 
manera que Pablo podía estar convencido de que ese modo de vida no 
sería cuestión puntual, sino que la perseverancia de los santos se debe 
enteramente, no al esfuerzo de ellos, sino a la preservación de Dios. 

El futuro a que hace referencia, concluye en lo que llama día de 
Jesucristo, o literalmente día de Cristo Jesús. Dios predestinó a los 
creyentes para que lleguen a ser hechos conformes a la imagen de su 
Hijo (Ro. 8:29). La realización de la conformación a Cristo está siendo 
llevada a cabo por la obra del Espíritu Santo que lo reproduce en el 
creyente, para que la vida de este no sea simplemente hablar de Cristo, 
sino más bien vivir a Cristo. Dios ha preparado obras de antemano, esta 
forma de vida para el que cree: "porque somos hechura suya, creados 
en Cristo Jesús para buenas obras, las cuales Dios preparó de 
antemano para que anduviésemos en ellas" (Ef. 2: 10). Nótese que no 
dice para que las hagamos, sino para que andemos, esto es, para que la 
forma, el estilo de vida será reproducir el obrar de Jesús, que como el 
testimonio dice: "anduvo haciendo bienes" (Hch. l 0:38). Los creyentes 



78 FILIPENSES 1 

son guardados ahora por el poder de Dios para la obra perfecta de la 
salvación, en la glorificación (1 P. l :5). La actuación de Dios en la 
perseverancia de los fieles está claramente enseñada (Jud. 24-25). Los 
creyentes perseveran en el buen obrar, en el compromiso de vida, por la 
acción de Dios en ellos. La perfección se alcanzará en el futuro, no en 
esta vida, pero prosigue caminando hacia ella (3: 13-14). 

axpt Y¡ µtpac; Xptcrwu 'lr¡crofr El momento de la perfección 
será el día de Jesucristo. No se trata del día del juicio final, sino del 
momento en que el Señor recogerá a la iglesia para llevarla a Su 
presencia y que esté para siempre con Él, conforme a Su promesa (Jn. 
14:1-3; 1Ts.4:15, 16). Será el comienzo de un tiempo que se inicia con 
el día de Jesucristo y continúa a través del reino milenial hasta cielos 
nuevos y tierra nueva. Esta expresión ocurre tres veces en la Epístola y 
otras tres en otros escritos de Pablo (1:6, 10; 2:16; 1 Co. 1:8; 5:5; 2 Co. 
1 : 14 ). La perfección de los salvos será plena en el momento en que, 
resucitados los que durmieron en Jesús y transformados los salvos vivos, 
alcanzarán el último nivel en la salvación, que es la glorificación, donde la 
presencia del pecado será retirada del creyente para siempre (Ef. 5:27; Ap. 
19:7-8). El propósito de Dios es presentar a la Iglesia "gloriosa, sin 
mancha, ni arruga, ni cosa semejante, sino que sea santa y sin mancha". 
Esto será una Iglesia en perfección absoluta. Esto ocurrirá luego del 
traslado de la Iglesia de este mundo a la presencia de Dios, acontecimiento 
descrito por el apóstol Pablo con todo detalle (1 Ts. 4: 16-17). 

7. Como me es justo sentir esto de todos vosotros, por cuanto os 
tengo en el corazón; y en mis prisiones, y en la defensa y 
confirmación del evangelio, todos vosotros sois participantes 
conmigo de la gracia. 

Kaewc; f:crnv OíKatov f:µo't wuw cppovE'lv Ú7t~p 7távrwv úµwv ót<i 
Como es justo me esto sienta a favor de todos vosotros por 

•o EXEtv µE f:v Tij Kapóíq úµac;, Ev 'TE wt:c; OEcrµot:c; µou Ka't Év 
tener yo en el corazón os y en las prisiones de mí y en 

•fi' ci7toA.oyíq Ka't J3¡;J3mwcrEt wu EuayyEAÍou cruyKotvwvoúc; µou 
la defensa y consolidación del evangelio copartícipes de mí 

•Tic; xáptwc; 7tÚV'tac; úµéic; OV'tac;. 
de la gracia todos vosotros siendo. 

otas y análisis del texto griego. 

nálisis: Kcx0có<;, conjunción como; ficr-nv, tercera persona singular del 
presente de indicativo en voz activa del verbo dµi, ser, aquí es; 8íKmov, caso 
nominativo neutro singular del adjetivo justo; eµoi, caso dativo de la primera 

ers na singular del ronombre er nal declinado a mí, me; <OU'to, caso 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 79 

acusativo neutro singular del pronombre demostrativo esto; <ppovs'lv, presente 
de infinitivo en voz activa del verbo <ppovéw, pensar, sentir; Ú7ttp, 
preposición propia de genitivo por, a favor de, para bien de, por causa de, en 
Jugar de; mívtwv, caso genitivo masculino plural del adjetivo indefinido 
todos; úµó>v, caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre 
personal vosotros; ata, preposición propia de acusativo por; -ro, caso 
acusativo neutro singular del articulo determinado el; sxs1v, presente de 
infinitivo en voz activa del verbo sxw, tener; µs, caso acusativo de la primera 
persona singular del pronombre personal yo; tv, preposición propia de dativo 
en; t'Íj, caso dativo femenino singular del artículo determinado la; Kapfü~, 
caso dativo femenino singular del nombre común corazón; uµéic;, caso 
acusativo de la segunda persona plural del pronombre personal declinado a 
vosotros, os; 6v, preposición propia de dativo en; tE, conjunción copulativa y; 
-to~, caso dativo masculino plural del artículo determinado los; fü:crµo'lc;, caso 
dativo masculino plural del nombre propio prisiones, cadenas; µoo, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 
mí; Kat, conjunción copulativa y; tv, preposición propia de dativo en; t'Íj, 
caso dativo femenino singular del artículo determinado la; a7toA.oyí~, caso 
dativo femenino singular del nombre común defensa; Kat, conjunción 
copulativa y; f}ef}airocret, caso dativo femenino singular del nombre común 
consolidación, afianzamiento, corroboración; -roü, caso genitivo neutro 
singular del artículo determinado declinado del; euansA.íou, caso genitivo 
neutro singular del nombre común evangelio; cruyKotvwvoúc;, caso acusativo 
masculino plural del nombre común copartícipes; µou, caso genitivo de la 
primera persona singular del pronombre personal declinado de mí; -rfjc;, caso 
genitivo femenino singular del artículo determinado declinado de la; xáptwc;, 
C8$0 genitivo femenino singular del nombre común gracia; 7t<Ív-rac;, caso 
acusativo masculino plural del adjetivo indefmido todos; uµéic;, caso acusativo 
de la segunda persona plural del pronombre personal vosotros; ov-rac;, caso 
acusativo masculino plural del participio de presente en voz activa del verbo 
slµí, ser, aquí siendo. · 

Ka8wc; Ea"ttv OíKmov E:µo't wüto cppovéiv únf:p ndvtwv 
úµwv. La larga oración contiene conjunción como, que vincula lo que 
antecede y lo que sigue. En este sentido algunos sugieren que debe ser 
tomada en sentido casual cada vez que se usa al comienzo de una frase, 
pero, realmente, la conjunción no inicia tanto la oración, sino que 
concluye la que antecede, que empezó en el v. 3, de manera que esos 
versículos suponen la primera parte de la comparación adecuada que 
sigue en el versículo que se considera. De manera que el apóstol estaría 
diciendo doy gracias de esta forma porque es justo que sienta esto de 
vosotros. La oración de gratitud por los filipenses no es para que le 
agradezcan como alguna acción favorable a ellos, sino como lo que 
corresponde en justicia. De modo que la confianza de la que antes habló 
está justificada, de otra manera hubiera sido una injusticia que pensara 
de los filipenses de forma diferente. El verbo cppovéw, que se traduce 



80 FILIPENSES 1 

como sentir, cuando dice me es justo sentir, tiene también la acepción 
de pensar, que también cabe aquí, sin embargo el pensamiento no 
siempre es sentimiento. En este caso Pablo habla de que es justo que 
sienta esto por los filipenses y da razones para ello. Sin duda es la 
consecuencia de desarrollar una cierta forma de razonar o de pensar que 
conduce al sentimiento. El verbo adquiere una notable importancia en la 
Epístola. No es habitual en otros escritos de Pablo, pero aparece diez 
veces en este. Es un verbo clave en el llamamiento a la armonía (2:2), 
en donde ocurre dos veces y 4:2; al seguimiento a Cristo (2:5); a 
mantener el comportamiento propio de la madurez espiritual (3: 15) 
donde está dos veces; en el detalle de los que sienten apetitos 
mundanos, lugar donde RV traduce en lugar de sentir, pensar (3:19); 
del mismo modo está cuando se hace referencia al sentir de los 
filipenses por Pablo ( 4: 1 O), donde RV hace dos traducciones distintas 
del mismo verbo. Pablo tenía un sentimiento igual para con todos los 
filipenses, por tanto, los tenía en su mente de esta forma especial. 

8ta 16 EXEtv µE 8v 1ij Kapóíq. úµac;, El afecto que sentía por 
la iglesia era real. La expresión es intensa: os tengo en el corazón. Por 
esta causa se justifica la parte de intercesión que aparece antes (vv. 3-4). 
El sentido es profundo ya que corazón equivale a centro vital y 
vivencial de la persona, núcleo de la personalidad, de los sentimientos y 
de la voluntad (Mt. 15:19; 22:37; 1 Ti. 1:5). Es como si les dijese: sois 
parte de mi vida, de modo que más que personas amadas eran como 
parte de él, ya que del corazón mana la vida (Pr. 4:23). Seguirá dando 
otras razones que siguen, de modo que su conciencia le reprocharía si 
no los sintiese como algo muy querido para él y manifestaba este 
sentimiento personal e intenso. 

EV "CE 1otc; 8Ecrµotc; µou. Junto con él estaban en sus prisiones, 
literalmente en mis ataduras. Ellos habían compartido, identificándose 
con él en su encarcelamiento. Mientras que otros le olvidaban, aquellos 
se acercaban y acordaban siempre de él. No debe suponerse que el 
apóstol estuviese pensando sólo en las ofrendas que le enviaban desde 
Filipos. Posiblemente algunos de los creyentes estaban también 
sufriendo persecución y prisiones (v. 30), de igual modo que Pablo en 
Roma, ellos en Filipos. No es posible confirmar esto por la ausencia de 
base bíblica e incluso histórica. Quienes piensen que se refiere sólo a las 
ofrendas que le enviaban, no dejarán de entender que era una forma de 
mantener comunión en sus prisiones, identificándose con la razón de 
ellas, que era el testimonio de Cristo. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 81 

Ka't f:v 't'ÍJ cbtoA.oyí~ Kat ~E~aw.ím:t 'toG i>uayyi>Aíoü. Los 
creyentes en Filipos se identificaban con Pablo en la consolidación y 
defensa del evangelio. El término defensa es aquí cino/...oyía, 
literalmente apología que es presentar la verdad del evangelio 
rebatiendo los obstáculos que otros le oponían. Pero junto con la 
defensa contra los incrédulos estaba la consolidación, esto es, el 
establecimiento firme de las verdades de la fe en quienes han creído. 

<myKotvwvoúc; µoü Tflc; xáptrnc; náv'tac; úµac; OV'tac;. 
Finalmente lo que justifica también que sienta de ese modo por los 
creyentes en Filipos, está en que todos ellos son con él participantes de 
la gracia. La gracia que salva, santifica y glorifica, es común a todos los 
hermanos en la fe, tanto al apóstol como a los filipenses. En el contexto 
inmediato esta gracia puede referirse de especial manera a llevar el 
evangelio y sustentar la fe a pesar de la oposición. La gracia conlleva a 
identificarse con el sufrimiento del apóstol (4:14). Especialmente en 
este entorno todos son, tanto Pablo como los creyentes, copartícipes en 
la gracia de sufrir por Cristo (1 :29). 

cmyKotvwvoúc; µoü 't"Tjc; xáptrnc; náv'tac; üµac; ov'tac;. Los 
sufrimientos de los creyentes en el testimonio, completan los de Cristo 
por la Iglesia (Col. 1 :24 ). No se trata, en modo alguno, de los 
sufrimientos salvadores o vicarios, que han sido completados y no 
pueden repetirse, hechos una vez para siempre (He. 10:12-14). Los 
creyentes colaborando, apoyando e identificándose con quienes estaban 
predicando el evangelio, haciéndolo ellos también. En relación con la 
identificación con el apóstol, la iglesia en Filipos tenía una notable 
colaboración con la obra misionera, haciéndola propia y proveyendo de 
recursos para que pudiera continuar la extensión del evangelio. 
Aquellos sentían como propia la obra misionera y la responsabilidad de 
la misión. Por todas estas razones era justo que el apóstol sintiese afecto 
por los filipenses y dedicase tiempo de oración en gratitud a Dios por 
ellos y por la obra que el Espíritu hacía en ellos. 

8. Porque Dios me es testigo de cómo os amo a todos vosotros con el 
entrañable amor de Jesucristo. 

µáprnc; yáp µoü 1 ó 0cóc; wc; E1tt7to8w náv'tac; úµac; EV 
Porque testigo de mí - Dios, como añoro a todos vosotros en 
crnA.ánvotc; XptcrrnG 'IricroG. 

entrañas de Cristo Jesús. 



82 FILIPENSES 1 

Notas y análisis del texto griego. 

~nálisis: µd.p-ru~, caso nominativo masculino singular del nombre común 
testigo; yd.p, conjunción causal porque; µou, caso genitivo de la primera 
persona singular del pronombre personal declinado a mí, me; ó, caso 
nominativo masculino singular del artículo determinado el; 0eó~, caso 
nominativo masculino singular del nombre divino Dios; Ji~, adverbio de 
modo, como, que hace las veces de conjunción comparativa; em7to0w, 
primera persona singular del presente de indicativo en voz activa del verbo 
emno0Éw, añorar, sentir nostalgia, extrañar, aquí añoro; nd.vta~, caso 
acusativo masculino plural del adjetivo indefinido declinado a todos; úµ<l~, 
caso acusativo plural del pronombre personal vosotros; ev, preposición propia 
<le dativo en; crnA.d.rx.vo1~, caso dativo neutro plural del nombre común 
entrañas; Xptcr-roü, caso genitivo masculino singular del nombre propio 
<Ieclinado de Cristo; 'lr¡croü, caso genitivo masculino singular del nombre 
propio Jesús. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 µd.p-ru~ yd.p µou ó 0eó~, porque testigo de mí Dios, lectura atestiguada en 
p46, a·, B, F, G, 'I', 6, 33, 1739, d. 

µ01, mío, mí, alternativa de lectura en M3vid' D, F, G, 'I', 0278, 104, 326, 365, 
1175, 1241. 

f:crTtV, es, incorporado en M2, A, D, K, L, P, 075, 0278, 81, 104, 365, 630, 
1175, 1241, 1505, 1881, 2464, :m, lat, sirh. 

µáp'tUc; yáp µou ó E>Eóc;. El afecto de Pablo por los filipenses 
no era una mera expresión sino la realidad profunda en su intimidad. 
Para confirmar esta verdad, pone a Dios por testigo de ello. No es una 
mera fórmula sino un amor real (1 Jn. 3:18). Pablo apela a Dios 
poniéndolo por testigo de la verdad de sus palabras, que expresan sus 
sentimientos. Ponerlo por testigo es hacer una afirmación bajo 
juramento, con todas las consecuencias que tiene. Una expresión 
semejante es la que usa en la Epístola a los Romanos (Ro. 1 :9). Usando 
esta fórmula afirmativa típica de él, poniendo a Dios por testigo de sus 
palabras, pone firmeza en aquello que los lectores no pueden verificar, 
porque se trata de expresar una intimidad personal que sólo Dios 
conoce. Para que los creyentes en Filipos conociesen el anhelo de Pablo 
por ellos, pone por testigo a quien no puede mentir y que ve la intimidad 
del corazón más allá de los actos y de las palabras (1 S. 15:29; Jer. 
11 :20; 2 Ti. 2: 13; Tit. 1 :2; He. 6: 18). Todo cuanto les estaba diciendo 
era absolutamente cierto. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 83 

wc; Éttt1to8w 7táv1ac; úµiic; . El apóstol quería que todos 
conociesen que el amor que tenía por ellos producía, a causa de su 
ausencia, una añoranza intensa. Es el resultado de un profundo amor 
que echa de menos a quienes ama porque no están presentes. Pablo 
anhela la compañía y presencia de sus hermanos en Filipos. Eran sus 
hijos espirituales, y siente nostalgia de ellos. En otro lugar expresó la 
misma idea comparándose a una nodriza que ama a sus propios hijos ( 1 
Ts. 2:7). Por esa razón no es un amor selectivo, sino pleno y total que 
no hace distinción entre los hermanos, de ahí la forma a todos. 

Év crnA.áyxvotc; Xptcr10G 'Iricrou. Es un amor perfecto porque 
se trata de amar con el entrañable amor de Cristo, literalmente os añoro 
a todos en las entrañas de Cristo Jesús. Pablo identificado con Cristo, 
ama como Él ama. Como dice F. B. Meyer: 

"El apóstol había llegado tan cerca del corazón de su Señor que 
podía percibir su latido, sentir su vibración de amor como si el mismo 
cariño y compasión de Jesús latiera en sus propias entrañas "29. 

El amor que genera la añoranza en Pablo es sobrenatural y 
corresponde a la obra del Espíritu Santo en su corazón (Ro. 5:5). El sentir de 
Cristo capacita al cristiano para amar incluso al despreciable. Los afectos de 
Pablo brotan del intenso amor con que Cristo ama a los Suyos. El amor a los 
hermanos es evidencia del nuevo nacimiento (1 Jn. 3:14). La enseñanza del 
apóstol Juan complementa este testimonio, ya que todo el que es incapaz de 
amar a su hermano no ha nacido de nuevo (1 Jn. 2:9-11). El amor sincero es 
la consecuencia de la identificación con Cristo (1 Jn. 2:6). 

9. Y esto pido en oración, que vuestro amor abunde aún más y más 
en ciencia y en todo conocimiento. 

Ka\ -cou10 7tpom:úxoµm , 'íva T¡ ciyá7tri uµwv !:n µaA.A.ov Kat 
Y esto pido en oración que el amor de vosotros aún más y 

µéiA.A.ov 7tEptcrcrEÚ1:J Év ÉmyvwcrEt Kat 7tácr1:1 aicr8tjcrEt 
más abunde en conocimiento y toda capacidad de discernir. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Kcxl, conjunción copulativa y; -couto, caso acusativo neutro singular 
del pronombre demostrativo esto; 1tpocr&úxoµm, pri..mera persona singular del 
presente de indicativo en voz media del verbo 1tpocr&úxoµm, orar, pedir en 
oración· '(va conjunción aue· it caso nominativo femenino sin1mlar del 

29 
F. B . Meyer Ciudadanos del cielo . Terrassa, 1984, Pág. 27. 



84 FILIPENSES 1 

artículo determinado la; ciyánri, caso nominativo femenino singular del 
nombre común amor; úµrov, caso genitivo de la segunda persona plural del 
pronombre personal declinado de vosotros; En, adverbio aún; µéiA.A.ov, 
adverbio comparativo más; K<xt, conjunción copulativa y; µéiA.A.ov, adverbio 
comparativo más; ni:ptcrcrEÚlJ, tercera persona singular del presente de 
subjuntivo en voz activa del verbo ni:ptcrcri:úw, abundar, tener de sobra, 
crecer aquí abunde; h, preposición propia de dativo en; smyvoicri:t, caso 
dativo femenino singular del nombre común conocimiento; K<Ú, conjunción 
copulativa y; nácrTJ, caso dativo femenino singular del adjetivo indefinido 
toda; aicr9iícri:t, caso dativo femenino singular del nombre común capacidad 
de discernir. 

Kcú 'tOU'tO npocrnúxoµm , Quien expresó amor entrañable ora 
por la perfección del amor de los creyentes a quienes ama. Es la 
confirmación de la referencia anterior a la oración (v. 4). Las peticiones 
del apóstol son una buena guía para la oración de cada cristiano e favor 
de sus hermanos. El apóstol se refiere aquí a la oración general al usar 
aquí el verbo npocrnúxoµm, que significa p edir en oración, y que 
difiere del sustantivo Mr¡crn;, que usó antes para referirse a una petición 
puntual (v. 4). Es una oración ferviente motivada por el amor. 

'íva T¡ d.ydnr¡ úµwv En µaA.A.ov Ka't µaA.A.ov m:pmcri:ÚlJ. La 
primera petición tiene que ver con un amor que progresa cada día hacia 
una mayor dimensión. Esto es, que sea desbordante en cada uno de 
ellos. No se trata como se ha dicho antes, del amor personal que puede 
surgir del corazón humano, sino la experiencia del amor divino 
derramado por el Espíritu Santo en el corazón regenerado del creyente: 
" ... porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones 

por el Espíritu Santo que nos fue dado " (Ro. 5:5). Lo que se ha 
derramado en el creyente no es el amor a Dios, sino el amor de Dios. El 
dativo es claro en el texto griego. Dios ha derramado Su amor en el 
creyente. Algunos, como fue Agustín, consideraban el amor dado como 
la disposición para que el hombre, que nunca antes amó a Dios, sino que 
fue enemigo Suyo en malas obras, pudiera, en adelante, amarlo. Esto 
también es cierto, puesto que el amor con que el creyente ama a Dios, es 
el ágape divino, derramado en el corazón humano por la presencia y 

·acción del Espíritu. Pero, la diferencia es notoria, porque no sólo ese 
amor permite amar a Dios, sino que al damos Dios Su mismo amor, nos 
permite disfrutar de un elemento más en el que somos hechos partícipes 
de la naturaleza divina (2 P. 1 :4). Es el amor que se manifiesta hacia los 
demás amando sin condiciones, es el amor que "todo lo sufre, todo lo 
cree, todo lo espera, todo lo soporta" (1 Co. 13:7). Es la virtud que 
hace visible a Cristo en la vida cristiana. Este amor era necesario en la 
iglesia en Filipos, donde, en alguna medida podían manifestarse 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 85 

distintos sentimientos entre hermanos como se aprecia en la exhortación 
de Pablo (2:5), y divisiones o conflictos entre hermanas (4:2). En la 
construcción de la frase hay un participio de presente de subjuntivo30, 

que denota una acción continua en el desbordarse más y más del amor 
de los creyentes. Ese amor, por el que ruega, tiene varias 
manifestaciones que lo hacen visible ( cf. 1 Co. 13: 1 ss. ). Es el amor que 
se desborda hacia los demás como modo de vida cristiana, en el que 
"ninguno busque su propio bien, sino el del otro" (1 Co. 10:24). El 
amor fraterno es el distintivo de la realidad de la Iglesia: "En esto 
conocerán todos que sois mis discípulos, si tuvieres amor los unos con 
los otros" (Jn. 13:35). El cristiano no es nada, ni en su vida ni en su 
ministerio, sin la dinámica del amor divino que la mueva (1 Co. 13:1-3). 
Es más, a la luz de la última cita, cualquier ministerio hecho sin amor, 
es mero ruido que molesta a Dios y molesta a la iglesia. 

f:v E7ttyvú.Ím:t. La primera característica de ese amor, es una 
manifestación progresiva en ciencia , f:myvwmc;, literalmente 
conocimiento, o sumo conocimiento, es decir, un conocimiento correcto 
de lo que significa amar. Es conocer más profundamente el amor de 
Dios hacia el creyente imperfecto y no merecido del mismo. Esta 
comprensión cada vez mayor, permite volverse en amor hacia los que 
son imperfectos, teniendo en cuenta y comprendiendo lo recibido de 
Dios para darlo, en la medida que es posible al hombre, a los demás. 

Kat 7tám:¡ aicr8tjcrnt. La segunda característica del amor por el 
que ora el apóstol es que sea un amor con discernimiento. El sustantivo 
que aparece en la expresión denota la capacidad de discernir las cosas. 
Dios no demanda un amor ciego que transige con cualquier defecto y 
pasa por alto cualquier defecto espiritual, sino todo lo contrario, tiene la 
percepción propia del Espíritu que lo derrama en el corazón del 
regenerado. Este discernimiento permite un correcto ejercicio del amor. 
Dice Frank Barker: "El amor que Pablo desea es razonado; así que 
puede ser ejercitado en una forma bíblica "31 . El amor indulgente 
produce daño en lugar de beneficio, pero es correcto cuando se aplica 
con conocimiento a las diversas circunstancias de la vida. 

30 ' 7tEptcrcrEUl:J. 
31 Frank Barker. Filipenses. Miami, 1978. 



86 FILIPENSES 1 

10. Para que aprobéis lo mejor, a fin de que seáis sinceros e 
irreprensibles para el día de Cristo. 

d<; 'º OoKtµási::tv úµci<; 'ª 8iacpÉpov•a, 'íva íí•i:: 
A fin de aprobar vosotros las cosas que interesan, para que seáis 
dA.tKptvEt<; Kal. d.7tpÓcrKo7tot d<; lÍµÉpav Xptcrwu, 

sinceros y irreprensibles para día de Cristo. 

otas y análisis del texto griego. 

Análisis: &i~, preposición propia de acusativo, a, por, dentro de, con ayuda de, 
fin de; to, caso acusativo neutro singular del artículo determinado lo; 

OOKlµát,;&iv, presente de infinitivo en voz activa del verbo OOKtµát_;w, 
examinar, poner a prueba, acrisolar, probar, aprobar; úµ~, caso acusativo 
ae la segunda persona plural del pronombre personal vosotros; ta, caso 
acusativo neutro plural del artículo determinado los, en sentido de las cosas; 
Ota.q>&pov'ta., caso acusativo neutro plural del participio de presente en vo 
activa del verbo füa.q>&pw, diferenciarse de, valer más, distinguirse, aquí que 
valen más; 'íva., conjunción causal para que; f¡t&, segunda persona plural del 
presente de subjuntivo en voz activa del verbo siµí, ser, estar, aquí seáis; 
&iA.ucpivii~, caso nominativo masculino plural del adjetivo sinceros; Ka\, 
conjunción copulativa y; cbtpócnc01tot, caso nominativo masculino plural de 
adjetivo intachables, irreprensibles, sin ofensa; ~. preposición propia . 
acusativo a, hacia, para, en relación con; tiµépa.v, caso acusativo femenino 
singular del nombre común día; Xptmoí5, caso genitivo masculino singul 
del nombre propio declinado de Cristo. 

d<; •o óoKtµási::tv úµa<; •a ótacpÉpovm, El apóstol pide por 
la capacidad de discernimiento para seleccionar lo mejor entre cosas 
que se examinan cuidadosamente y se comprueban. No es 
necesariamente el discernimiento entre lo bueno y lo malo, sino el que 
permite escoger lo mejor de entre dos cosas buenas. El ejemplo de 
Pablo es elocuente, escogiendo lo mejor a pesar de que las alternativas 
son buenas (vv. 21-24). En griego •a 8tacpÉpov'ta, debe entenderse 
como en la Epístola a los Romanos, donde al apóstol dice: "y conoces 
su voluntad, e instruido por la ley apruebas lo mejor" (Ro. 2:18), tiene 
el sentido de aprobar las cosas que son esenciales, en donde el resultado 
no es consecuencia de un proceso de comparación sino de la capacidad 
de discernir lo que Dios ya ha marcado como esencial en relación con la 
vida del cristiano en Cristo. El discernimiento espiritual califica o 
contempla las cosas no desde el criterio humano, sino desde el divino. 
Esta era una de las características personales del Mesías, conforme a la 
profecía (Is. 11: 1-4 ). Esto es posible en el creyente que tiene la mente 
de Cristo, de la que fue dotado por obra del Espíritu ( l Co. 2: 16). Como 
dice W alvoord: "En un mundo que ha perdido el sentido de los valores, 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 87 

un cristiano debe tener una sensibilidad desacostumbrada a lo que 
realmente cuenta "32 . 

'íva ~'tE ElAtKptvEt<;. Sin duda esto producirá una consecuencia 
en la forma de vida, de modo que la capacidad de discernimiento traerá 
como primera consecuencia la sinceridad. El adjetivo dAtKptvE<;, tiene 
las acepciones de puro, honesto, sincero. Este último término expresa la 
idea de algo libre de contaminación, puro, es decir, vidas cristianas 
transparentes que no esconden nada. La palabra sincero, en el latín de 
donde procede, expresa la idea de comportarse libre de fingimiento, 
manifestando externamente lo que realmente es interiormente. Más 
adelante el apóstol va a dar la dimensión absoluta de sinceridad, cuando 
dice ''porque para mí el vivir es Cristo" ( 1 :21 ). Son vidas carentes de 
hipocresía, correctas ante el examen de Dios. Creyentes que no engañan 
porque viven en la verdad. 

Kat cinpÓcrKonot. La segunda consecuencia del discernimiento 
espiritual será una vida irreprensible, esto es una vida que no ofende o 
es causa de tropiezo. No significa esto vidas impecables. Todo creyente 
cae alguna vez y en alguna medida ( 1 Jn. 1: 8, 1 O). Pero, todo verdadero 
creyente confiesa el pecado y se aparta de él (1 Jn. 1 :9). El cristiano ha 
de procurar siempre una conciencia que no le acusa de pecado (Hch. 
24: 16). El sentido intransitivo de mantener una conciencia correcta es 
preferible aquí al transitivo de no ofender a otros. 

Kat cinpÓcrKonot d<; T¡µÉpav XptcrwG, La razón principal de 
este modo de vida tiene que ver con el encuentro escatológico con 
Cristo. Aquí vuelve a usar el término día de Cristo. El mismo apóstol 
enseña que "todos compareceremos ante el tribunal de Cristo" (Ro. 
14:10; 1 Co. 5:5). La doctrina de las últimas cosas enseñan esto, 
presentando la comparecencia ante el tribunal de Cristo como algo 
ineludible, al decir debemos comparecer; como algo general, "todos 
nosotros"; también se presenta como público, cuando dice "seremos 
manifestados"; el tribunal tiene designado el juez porque se trata del 
Tribunal de Cristo; será para un examen personal: "lo que hayamos 
hecho"; y se establece para recompensar la vida de los creyentes "cada 
uno recibirá". En esa ocasión serán examinadas las intenciones que 
motivaron las acciones (1 Co. 4:5). Por tanto, no se trata de un examen 
externo sino interno, no es tanto lo que hicimos, sino cómo lo hicimos, o 
por qué lo hicimos. Es interesante notar que el apóstol oró antes por el 
amor de los creyentes (v. 9), porque, como se consideró entonces, toda 

32 John F. Walvoord. o.e., pág. 30. 



88 FILIPENSES 1 

acción que no sea movida por el amor, no sirve para nada ni glorifica a 
Dios. La pregunta ante el tribunal de Cristo, es esencialmente amaste o 
no amaste. La perspectiva del día de Cristo, debiera producir en cada 
creyente una reacción de vida piadosa delante de Dios (2 P. 3: 11 b ). La 
oración del apóstol está orientada a que los creyentes, aquí los 
filipenses, pero en general todos, se conserven puros, de manera que 
puedan presentarse sin mancha ante el tribunal de Cristo, el juez 
designado por Dios para juzgar. 

11. Llenos de frutos de justicia que son por medio de Jesucristo, 
para gloria y alabanza de Dios. 

7tE7tAl')pwµÉvot Kap7tov 8tKmocrúvri<; -rov 8ta 'Iricrou Xpicrwu 
Estando llenos de fruto de justicia por medio de Jesucristo 

El<; 8ó~av Ka't E7tat vov 0wí31• 

para gloria y alabanza de Dios. 

Notas y análisis del texto griego. 

'Análisis: 1t61tATJpwµévoi, caso nominativo masculino plural del participio 
perfecto en voz pasiva del verbo 1tATJ&pów, llenar, rellenar, completar, llevar 
a cumplimiento, aquí estando llenos; KCXp1tÓV, caso acusativo masculino 
singular del nombre común fruto; OtKmocrÚVTJ<;, caso genitivo femenino 
singular del nombre común declinado de justicia; i:óv, caso acusativo 
masculino singular del artículo determinado el; oui, preposición propia de 
acusativo por medio de, por causa de, por, a través de; 'Iricroí3, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio Jesús; Xpicri:oi3, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio Cristo; Ei<;, preposición propia de 
acusativo para; oól;a.v, caso acusativo femenino singular del nombre común 
gloria; Ka.t, conjunción copulativa y; t1tmvov, caso acusativo masculino 
singular del nombre común alabanza, aprobación, cosa recomendable; 0soü, 
caso genitivo masculino singular del nombre divino declinado de Dios. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 Oól;a.v Ka.t E1tmvov 0soü, gloria y alabanza de Dios, según atestiguan las 
lecturas K, A, B, 0 2, 1, K, L, P, 'I', 075, 0278, 33, 81, 104, 365, 630, 1175, 
-1241, 1505, 1739, 1881, 2464, :m, lat, sir, co. 

Ka.t E1tatVOV Xptcr'tOÜ, y alabanza de Cristo, según se lee en o·. 

Ka.t E7tmvov µot, y alabanza para mí, lectura en F, G, Ambosiaster. 

c. - ' " d D. l b . " ,,46 usou Ka.t &7ta.tvov µot, e zos y a a anza para mz, co01orme a.,.. . 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 89 

ni::nA.ripwµÉvot Kapnov ÓlKatocrúvric;. La tercera petición de 
Pablo tiene que ver con la plenitud de una vida fructífera. Se dice que el 
deseo es que los creyentes sean llenos de fruto de justicia. No se trata 
solo de vidas intachables y sin mancha, sino como árboles cargados de 
fruto. Es el reflejo de la enseñanza del Salmo: "Será como árbol 
plantado junto a corrientes de aguas, que da su fruto en su tiempo, y su 
hoja no cae; y todo lo que hace, prosperará" (Sal. l :3). Esta oración 
por los creyentes descansa en una figura del Antiguo Testamento: "El 
fruto del justo es árbol de vida" (Pr. 11 :30). Se trata de la justicia 
práctica, consecuencia de la identificación con Cristo. Es la expresión 
visible y abundante de las virtudes cristianas que conducen a una vida 
recta. Para esto ha sido puesto el creyente, para llevar fruto, más fruto, 
mucho fruto (Jn. 15:1-8). El fruto de justicia es la manifestación de una 
vida impulsada por el Espíritu y no por la carne, de otro modo, una vida 
concordante con la voluntad de Dios. Por lo que antes oró, que sean 
puros e irreprensibles, no es otra cosa que estén llenos del fruto de 
justicia. Es, por tanto, vivir esa justicia ahora. 

'tOV 8ta 'Iricrou Xptcrwu. La forma de llevar fruto es por 
medio de Jesucristo. El fruto de justicia sólo es posible como resultado 
de la unión con Cristo: "Permaneced en mí, y yo en vosotros. Como el 
pámpano no puede llevar fruto por sí mismo, si no permanece en la vid, 
así tampoco vosotros, si no permanecéis en mí. Yo soy la vid, vosotros 
los pámpanos; el que permanece en mí, y yo en él, éste lleva mucho 
fruto; porque separados de mí nada podéis hacer" (Jn. 15:4-5). Es una 
mutua inmanencia. Cristo en los cristianos, estos en Él. La comunión 
nunca se quiebra por Él sino por nosotros. La figura del pámpano y la 
vid es elocuente. El pámpano está en la vid y mientras esté en esa 
posición recibe de ella todo cuanto necesita para llevar fruto. Este 
estado de unión vital con Cristo es lo que permite hacerlo. No es posible 
que un sarmiento lleve fruto, ni tenga vida fuera de la vid. De igual 
modo tampoco un creyente puede ser fructífero sin plena comunión con 
Cristo. Sin embargo, debe notarse que si bien el pámpano no puede 
llevar fruto separado de la vid, el fruto se produce en el pámpano, no en 
el tronco y en la raíz de la vid. El fruto en el creyente es obra del 
Espíritu Santo, que no sólo lo produce, sino que reproduciendo a Cristo 
en el cristiano, lo conduce a hacer lo que Jesús hizo. El creyente que es 
conducido por el Espíritu está en la senda de justicia, manifestada en su 
modo de obrar (Ef. 2: 1 O). El cristiano no se salva por obras, pero se 
salva para obras (Stg. 2:26). El Espíritu reproduce en cada creyente el 
carácter de Cristo, en el que Dios se complace (Gá. 5:22-23). Los frutos 
de justicia evidencian la realidad de una vida transformada por el poder 
de Dios. Las demandas divinas no pueden ser producidas por el 



90 FILIPENSES 1 

creyente, pero lo son por medio de Cristo en él. No es importante lo que 
podemos hacer por Cristo, sino lo que Él hace por medio de nosotros. 

de; Oó~av Kat famvov E>wu. El resultado final es 
determinante. Todo lo que hace el creyente en vinculación con Cristo es 
para gloria y alabanza de Dios. El Padre es glorificado con el fruto 
abundante de Sus hijos: "En esto es glorificado el Padre, en que llevéis 
mucho fruto ... " (Jn. 15:8). La misión del Hijo es la de glorificar al 
Padre. En todo cuanto ha hecho ha buscado Su gloria. Ahora la 
glorificación alcanza de lleno también a los creyentes. Estos le tributan 
honor y honra cuando llevan fruto. Es necesario recordar que tal es el 
propósito del viñador, que es el Padre, que poda, cuida y restaura lo que 
los pámpanos necesitan para llevar fruto. El creyente que fructifica está 
glorificando a Dios al mostrar que es posible hacerlo por la acción del 
Padre, el poder del Espíritu y la sustentación en el Hijo. Producir fruto y 
ser discípulo están necesariamente unidas. No se puede seguir a Cristo y 
no hacerlo. El Padre es glorificado en la obra del Hijo (Jn. 13:31-32), y 
en la vida de los discípulos que permanecen en Él. Jesús hace alusión al 
fruto en estas enseñanzas, y el fruto de los creyentes se produce en 
comunión con el Hijo, puesto que sin Él no es posible hacer nada (Jn. 
15: 4). Es el Padre el que actúa en los cristianos para que lo hagan, de 
manera que cuando fructifican están glorificando a quien lo hace 
posible. Debe tenerse en cuenta que el seguimiento a Cristo, lo que se 
llama también discipulado no es un asunto religioso, sino un estilo de 
vida que se identifica con el de Jesús. 

La santificación glorifica a Dios al ver las buenas obras en Sus 
hijos (Mt. 5: 16). El resultado final en la salvación de los creyentes 
conduce a la gloria de Dios (Ef. 1:6, 12, 14). Una enseñanza semejante 
está en las palabras del apóstol Pedro: "Manteniendo buena vuestra 
manera de vivir entre los gentiles; para que en lo que murmuran de 
vosotros como de malhechores, glorifiquen a Dios en el día de la 
visitación, al considerar vuestras buenas obras" (1 P. 2:12). El 
cristiano bajo la mirada atenta del mundo debe vivir de tal modo que 
esté libre de toda especie de mal (1 Ts. 5:22). Esto implica la 
responsabilidad personal de cada creyente en mantener un testimonio 
eficaz. El que no lleva fruto de justicia es un mal testimonio ante el 
mundo y un desprestigio para su Señor. El mensaje debe ser 
interpretado para el que escucha por los hechos de quien lo predica. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 91 

Circunstancias personales de Pablo (1: 12-30). 

Su prisión como medio de evangelización (1:12-20). 

12. Quiero que sepáis, hermanos, que las cosas que me han 
sucedido, han redundado más bien para el progreso del evangelio. 

fivwcrKElV of: úµéic; poú.A.oµm, dfü;A.cpoí, on •a Ka:t' Éµf: 
Y conocer vosotros quiero, hermanos, que las cosas referentes a mi 

µéi.A.A.ov de; 7tpOK07ti¡v 'tOU EuayyEAÍOU ÉA.tj.A.u8Ev, 
más bien para progreso del evangelio han venido. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ftvúS<JK&tv, presente de infinitivo en voz activa del verbo ytv<Ómcw, 
conocer, aquí conozcáis; oe, partícula conjuntiva que hace las veces de 

1
00Jtjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; uµa:~. caso acusativo de la segunda persona plural del pronombre 
personal vosotros; f3oóA.oµm, primera persona singular del presente de 
indicativo en voz media del verbo f3oóA.oµm, querer, desear, aquí quiero; 
cl&Mpoí, caso vocativo masculino plural del nombre común hermanos; on, 
conjunción que; 'ta, caso nominativo neutro plural del artículo determinado 
los, en sentido de las cosas; K<l't', forma escrita de la preposición K<l't<Í, en, 
PQ1' elisión ante vocal con espíritu suave; &µf;, caso acusativo de la primera 
persona singular del pronombre personal a mí, me; µaA.A.ov, adverbio de 
comparación más, más bien; ei.~, preposición propia de acusativo para; 
'ltpoKonT¡v, caso acusativo femenino singular del nombre común progreso; 
toü, caso genitivo neutro singular del articulo determinado declinado del; 
B.óayysA.íou, caso acusativo neutro singular del nombre común evangelio; 
tA.'liA.u&v, tercera persona singular del perfecto de indicativo en voz activa del 
verbo 6pxoµat, venir, llegar, aquí han venido. 

ftvo5crKElV of: úµéic; poúA.oµm, aoEA.<poÍ, A pesar de su 
condición como prisionero de Cristo a riesgo de su propia vida en la 
sentencia que esperaba de su juicio, Pablo no deja lugar al desánimo. Él 
sabe para que fuera llamado por el Señor: Primeramente para llevar el 
evangelio a los gentiles (Hch. 9: 15); pero también para experimentar en 
el sufrimiento, el costo del compromiso con Cristo (Hch. 9: 16). Ambas 
cosas se estaban cumpliendo en su experiencia, por tanto, tenía 
evidencias de que su vida discurría conforme a la voluntad de Dios y 
bajo Su providencia. El apóstol veía todas las cosas desde el 
cumplimiento de su misión, esto es, el progreso del evangelio. Su 
prisión es motivo de gozo porque es el modo de evangelizar a quienes 
no hubieran sido alcanzados de otro modo para Cristo. Por eso informa 
gozoso de cómo la causa de la prisión y la presencia del prisionero eran 



92 FILIPENSES 1 

conocidos por todos. Al tiempo que ve su prisión como estímulo a 
muchos hermanos para anunciar el evangelio. Para él, considerando las 
cosas de esta manera, el evangelio se estaba anunciando que era la razón 
de su vida y ministerio. 

Los filipenses tal vez estaban inquietos por lo que podía ocurrir a 
Paplo especialmente relacionado con el resultado del juicio a que había 
sido sometido. Cada uno podía pensar sobre la situación del apóstol de 
diferente manera. Se podían plantear incluso hipótesis inquietantes. 
Alguno no entendería la razón por la que estaba encarcelado, pudiendo 
incluso preguntarse por qué Dios permitía aquello en alguien que siendo 
Su hijo y Su apóstol, había mantenido denuedo en predicar y 
compromiso en la misión. Pablo desea que todos tengan un 
conocimiento claro de la situación para que su pensamiento sea 
correcto. Se destaca el vocativo hermanos, modo como llama a los 
creyentes, término cariñoso que indica la relación de todos como hijos 
del mismo Padre. 

on 'ta Ka•' f;µf:. Él desea que todos conozcan las cosas 
referentes a él. Esta es una expresión idiomática que utilizó en otros 
lugares (cf. Ro. 1:15; Ef. 6:21). Es posible que en esta frase se esté 
refiriendo no sólo a lo que estaba ocurriendo en Roma, sino a todos los 
sucesos acaecidos desde su detención en el templo en Jerusalén, que 
aparentemente cortó su ministerio evangelizador, en el que se ocupaba 
cuando estaba libre. Sin embargo, los filipenses conocerían mucho de esto, 
teniendo en cuenta que sabían cuál era la causa de su prisión en Roma, de 
modo que más bien debe entenderse que lo que deseaba que conociesen 
eran los acontecimientos de su prisión y el resultado del juicio a que había 
sido sometido ante el tribunal de César. Pablo no habla tanto de sus 
circunstancias personales sino de su ministerio en el evangelio. No tenía 
interés en que supiesen que le estaba ocurriendo a él como persona, ni 
cuáles eran sus necesidades, ni sus sufrimientos, él vinculaba todo en su 
vida al cumplimiento de la misión que le había sido encomendada, de llevar 
el evangelio a todos los lugares. Las circunstancias personales de un 
esclavo (v. 1), no debían interesar a nadie, sino la obra que ese esclavo 
realizaba, como lo hacía y cuál era el resultado. La prisión de Pablo no era 
una casualidad, sino el resultado de un plan divino, ya que él no era un 
prisionero de César, sino de Jesucristo (Flm. 1 ). 

La realidad de su situación era precisa: "han redundado más bien 
para el progreso del evangelio'', literalmente, más bien para progreso 
del evangelio han venido. Su testimonio no era un estorbo para la 
predicación, sino un modo de la Providencia para la extensión del 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 93 

mensaje de salvación. Lejos de impedir el progreso del evangelio lo 
potenciaba y promovía más intensamente. 

Así escribe Hendriksen: 

"Las piedras de tropiezo puestas por Satanás para obstaculizar y 
detener la marcha del evangelio se convirtieron en escalones hacia una 
mejor comprensión de la verdad redentora de Dios, y hacia una mayor 
valentía al defenderla "33. 

Satanás había puesto obstáculos a la misión continuamente, como 
él mismo dice a los tesalonicenses: "Por lo cual quisimos ir a vosotros, 
yo Pablo ciertamente una y otra vez; pero Satanás nos estorbó" (1 Ts. 
2: 18). Pero, como siempre ocurre, Dios orientaba lo que aparentemente 
era un estorbo, para el bien de la obra y el cumplimiento de Su 
propósito (Ro. 8:28). Los caminos de Dios son muchas veces 
incomprensibles, no seremos capaces de entenderlos por la única razón 
de que son más altos, es decir, más gloriosos, de mayor dimensión que 
los del hombre, y Su pensamiento infinitamente mayor (Is. 55:8-9). 

El mensajero estaba preso, pero el mensaje no, sino todo lo 
contrario, se extendía más (Is. 40:8; 55: 1; 2 Ti. 2:9). Siempre ocurrió de 
esta manera; así Jeremías que prisionero proclamaba la fidelidad de 
Dios y terminaba humanamente hablando de mala manera, como él 
mismo escribe: "Entonces tomaron ellos a Jeremías y lo hicieron echar 
en la cisterna de Malquías hijo de Hamelec, que estaba en el patio de la 
cárcel; y metieron a Jeremías con sogas. Y en la cisterna no había 
agua, sino cieno, y se hundió Jeremías en el cieno" (Jer. 38:6). Pero 
podía decir en otro lugar: "Por la misericordia de Jehová no hemos 
sido consumidos, porque nunca decayeron sus misericordias. Nuevas 
son cada mañana; grande es tu fidelidad. Mi porción es Jehová, dijo mi 
alma; por tanto, en él esperaré" (Lam. 3:2-24). La Cruz fue una 
aparente derrota, pero abrió la más gloriosa y definitiva experiencia de 
victoria (Hch. 4:27-28; Gá. 6:14; He. 12:2). 

13. De tal manera que mis prisiones se han hecho patentes en Cristo 
en todo el pretorio, y a todos los demás. 

WO"'tE wuc; ÓEcrµoúc; µou cpavEpouc; f:v Xpicr-r0 yEvfoem 
De modo que las prisiones de mí manifiestas en Cristo se hicieron 
f:v OAú) •0 npm-rwpÍú) Kat w'lc; A.otno'lc; ndcrtv, 
en todo el pretorio y a los demás todos. 

33 G. Hendriksen. Grand Rapids 1981. Pág. 80. 



94 FILIPENSES 1 

otas y análisis del texto griego. 

nálisis: wcrt&, conjunción de suerte que, para que, a.fin de que, de modo que; 
:touc;, caso acusativo masculino plural del artículo determinado los; fü::crµoúc;, 
caso acusativo masculino plural del nombre común prisiones; µou, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 

í; qu:xvtpouc;, caso acusativo masculino plural del adjetivo manifiestas; &v, 
reposición propia de dativo en; Xp1crt<9, caso dativo masculino singular del 
ombre propio Cristo; yev&cr0m, segundo aoristo de infinitivo en voz media 

ael verbo yívoµm, hacerse, ser hecho, aquí se hicieron; &v, preposición 
ropia de dativo en; oAf.v, caso dativo neutro singular del adjetivo todo; t<9, 

caso dativo neutro singular del artículo determinado el; 7tpmtropí<v, caso 
aativo neutro singular del nombre común pretorio; tea.\, conjunción copulativa 

; toic;, caso dativo masculino plural del artículo determinado los; A.017to"ic;, 
caso dativo masculino plural del adjetivo demás; 7tCÍcrw, caso dativo 

asculino plural del adjetivo indefinido todos. 

wa"tE •oui; 8Ecrµoúi; µou cpavEpoui; f:v Xptcr•<\í yEvfo8m. 
La prisión de Pablo no debía ser tomada como una tragedia personal de 
un hombre que inocente estaba encarcelado, sino como el medio que la 
gracia usaba para alcanzar con el evangelio a personas que de otro 
modo no sería posible hacerlo. Lo que realmente se hizo manifiesto a 
todos es que el preso no lo era por delinquir, sino por predicar el 
evangelio de Cristo. De otro modo, todos los que habían tenido alguna 
relación con él sabían que la causa de su encarcelamiento era su fe en 
Cristo. Sin embargo podría llegar a más, ya que la preposición que 
antecede al nombre Cristo, no tiene el sentido habitual de por, o en 
lugar de, sino en que expresa relación personal o mejor, posición 
personal. Pablo está en Cristo y una de las consecuencias de esa 
posición es sufrir como discípulo, esto es el que sigue a Cristo. Como el 
sufrimiento formó parte de ministerio terrenal del Sefior Jesús, así 
también Su vida en Pablo lo llevaba a la experiencia de sufrimiento por 
Él. Ambas cosas tienen sentido y son una correcta interpretación del 
texto. Lo que resulta finalmente es que se había hecho patente o se 
había puesto de manifiesto que sufría por razones contrarias a la justicia 
y no por la ejecución justa de una sentencia a causa de una transgresión 
de la ley. Este es el primer resultado de su testimonio en la prisión. 

En segundo lugar los filipenses debían ver en su situación como 
encarcelado, el alcance del progreso del evangelio. Todo el pretorio 
había sido alcanzado por el testimonio del apóstol. La palabra denotaba 
varios significados. Originalmente se refería al cuartel general del 
ejército en campaña; también se llamaba así a la residencia oficial del 
gobernador romano de una provincia (Mt. 27:27; Mr. 15: 16; Hch. 
23:35); hacía referencia también a una villa señorial, especialmente a un 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 95 

palacio que estaba fuera de Roma. Sin embargo, puesto que la carta se 
escribió desde la capital del imperio, el término debe entenderse como 
una referencia a la guardia imperial. El contexto histórico exige que se 
trate de soldados de la guaría pretoriana, al servicio directo del 
emperador. César tenía una guardia compuesta por diez cohortes de mil 
hombres cada una. Entre las funciones que ese cuerpo militar tenía, una 
de ellas consistía en la custodia de prisioneros que habían apelado a 
César. Pablo estuvo dos años preso en Roma, custodiado continuamente 
por un guardia pretoriano, y con cadenas (Hch. 28: 16, 20). Cada 
soldado que le custodiaba, escuchaba las conversaciones del apóstol, sus 
oraciones, las explicaciones de la Escritura y el testimonio del evangelio 
de la gracia. Eso incluía también las razones y argumentaciones bíblicas 
ante los judíos demostrando que Jesús era el Mesías (Hch. 28:23). Por 
tanto, cuando no era posible, humanamente hablando, que gente de ese 
nivel y posición fuese alcanzada por el evangelio predicado en las 
ciudades, lo fueron por la obra del prisionero Pablo. 

Todos habían llegado a conocer la razón de su prisión, que no era por 
delitos cometidos o por cuestiones políticas, sino por causa de ser un fiel 
seguidor de Jesucristo. Eran guardianes de un preso único y extraordinario. 

Pablo pudo anunciar a Cristo a los guardias pretorianos que durante 
dos años se turnaron continuamente a su lado. No sólo oyeron hablar de 
Cristo, sino que muchos de ellos creyeron en Él (4:22). Guardia a guardia, 
el evangelio fue progresando hasta alcanzar la casa de César, la 
administración imperial. La causa de Cristo se convirtió en algo conocido 
para toda la guardia pretoriana y esto era progreso para el evangelio. 

f:v OAú) 'tW npamopÍú) Kat 'tüt<; A.omot<; nácrtv, Un alcance 
aún mayor: "Y a todos los demás". Pablo hace referencia en esto a los 
ciudadanos de Roma que se enteraban de la prisión de Pablo y su causa. 
Tal vez un importante grupo era la colonia judía asentada en Roma. La 
prisión de Pablo se había convertido en un púlpito para proclamar el 
evangelio de la gracia. Tal situación no debía ser motivo de desaliento 
sino de gozo. Sufrir por causa de la justicia es una bienaventuranza, no 
un problema personal (Mt. 5: l 0-12). 

14. Y la mayoría de los hermanos, cobrando ánimo en el Señor con 
mis prisiones, se atreven mucho más a hablar la palabra sin temor. 

Ka't 'tOU<; 7tAEÍova<; 'tWV ci8EA<pwv f:v KupÍ(J) nrnot8Ó'ta<; 'tüt<; 
Y los muchos más de los hermanos en Señor animados por las 

DEcrµot<; µou nEptcmo'tépw<; 'toAµav dcpó[3w<; 'tov A.óyov 1 A.aA.EtV. 
cadenas de mí más allá de la medida se atreven sin temor la Palabra hablar. 



96 FILIPENSES 1 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Kat, conjunción copulativa y; tou<;, caso acusativo masculino plural 
del artículo determinado los; nA.dova<;, caso acusativo masculino plural del 
adjetivo comparativo muchos más, en sentido de mayoría; 'trov, caso genitivo 
masculino plural del artículo determinado declinado de los; cios/...cprov, caso 
genitivo masculino plural del nombre común hermanos; f:v, preposición propia 
de-dativo en; KupÍ(J), caso dativo masculino singular del nombre divino Señor; 
nsnot8Ó'ta<;, caso acusativo masculino plural del participio perfecto en voz 
activa del verbo nsí8w, persuadir, convencer, ganarse, tranquilizar, estimular, 
decidir, determinar, animar, aquí animados; 'tOt<;, caso dativo masculino 
plural del artículo determinado declinado por los; oscrµot<;, caso dativo 
masculino plural del nombre común cadenas, prisiones; µou, caso genitivo de 
la primera persona singular del pronombre personal declinado de mí; 
nsptcrcro'tÉpw<;, adverbio más, en especial, más allá de la medida; 'to/...µav, 
presente de infinitivo en voz activa del verbo 'to/...µá.w, tener valor de, 
atreverse, aquí se atreven; clcpó~w<;, adverbio sin miedo, sin temor; 'tov, caso 
acusativo masculino singular del artículo determinado el; A.óyov, caso 
acusativo masculino singular del nombre común discurso, mensaje, palabra; 
A.a/...s1v, presente de infinitivo en voz activa del verbo A.a/...Éw, hablar, decir. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 'tOV A.óyov, la palabra, lectura atestiguada en p46, D2, K, 630, 1505, 1739, 
1881, W, r, vgvs, Marcion. 

•ov A.óyov 'tOU 0wu, la palabra de Dios, según lectura en l't, A, B, P, 11', 
048vid., 075, 0278, 33, 81, 104, 326, 365, 629, 1175, 1241, 2464, lat, sir'·h**, co; 
Clemente. 

•ov A.óyov tou Kipiou, conforme a la lectura en F, G. 

Kat wu<; rrA.dova<; Twv dfü;A.cpwv f:v KupÍú) nrno18Ó•a<; 
rnt<; Óf;crµot<; µou. La prisión de Pablo no es tan solo motivo para 
extender el evangelio y alcanzar a otros, sino para servir también de 
estímulo a los creyentes para un mayor compromiso. La prisión de 
Pablo es razón de impulso para reorientar la vida de los hermanos. Este 
término es una referencia a los creyentes de la iglesia en Roma, ciudad 
donde Pablo está prisionero. No cabe duda que la situación de los 
cristianos no era de plena libertad y de aceptación, sino todo lo 
contrario. No habían comenzado aún las grandes persecuciones, pero 
estaban próximas. Por esa razón muchos de ellos continuaban 
desanimados en el compromiso de predicar el evangelio, pero la 
mayoría habían experimentado un avivamiento. El ejemplo del apóstol 
Pablo y, probablemente su defensa en el juicio, les había estimulado 
para superar la timidez y dedicarse a hablar de Cristo a otros, de otro 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 97 

modo, para recuperar la misión de predicar el evangelio. El evangelista 
se presenta como ejemplo a los hermanos, del mismo modo que 
encomendaba en aquel tiempo a sus colaboradores (1 Ti. 4: 12; Tít. 2:7). 

m:ptcrcro-rÉpwc; wA.µav dcpó~wc; -róv A.óyov A.aA.El:v. Los 
creyentes se atrevían mucho más a hablar la palabra sin temor. Ya no 
tenían miedo para anunciar el evangelio sino que lo proclamaban con 
mayor insistencia. Se atreven, equivale a obrar resueltamente y con 
valentía. El verbo wA.µáw, tiene el sentido de estar seguro, de modo 
que aquellos, antes inseguros para predicar el evangelio, ahora lo 
estaban con firmeza. El sentido aquí de la oración, un tanto complicada 
es que la mayoría de los hermanos ganando confianza en el Señor por el 
ejemplo de Pablo, tenían más valor para predicar sin miedo la Palabra. 
El valor, la entrega y la disposición de Pablo servían de estímulo, pero 
también habían visto como el evangelio era aceptado por gentes que 
nunca hubieran sido alcanzados por el ministerio de la iglesia o de los 
creyentes, como eran los de la casa de César. Esta situación se repite a 
lo largo del tiempo, de modo que las dificultades e incluso la muerte de 
algunos misioneros, sirvió de estímulo para que otros asumieran el 
compromiso de la misión. Debe notarse que lo que anunciaban era la 
palabra, esto es el mensaje bíblico del evangelio. En algunas 
alternativas de lectura se lee la palabra de Dios o la palabra del Señor. 
No era un evangelio cualquiera, sino el evangelio de la gracia (Gá. 1 :6-
9). Es de afirmarse en este tipo de proclamación porque el evangelio es 
la "palabra de la cruz" (1 Co. 1: 18). La evangelización no consiste en 
presentar al pecador algunas reglas de fe e indicarle los pasos para ser 
salvo, sino en anunciarle la verdad doctrinal de la obra que Cristo 
realizó en la Cruz, dejando al Espíritu Santo la labor de convencer o 
redargüir de pecado. Con todo es necesario recuperar la verdad de lo 
que es la proclamación del evangelio. 

15. Algunos, a la verdad, predican a Cristo por envidia y contienda; 
pero otros de buena voluntad. 

-rtvf:c; µf:v Kat 8ui cp8óvov Kat Eptv, nvf:c; 8f: Kat 
Algunos a la verdad también por envidia y rivalidad; pero algunos también 
8t' Eu8oKÍav -róv Xptcr-róv K11pÚcrcroocriv· 
por buena voluntad - a Cristo proclaman. 

Notas y análisis del texto gnego. 

Análisis: 'ttve~, caso nommativo masculino plural del pronombre indefinido 
algunos; µev, partícula afirmativa que se coloca siempre inmediatamente 
después de la palabra expresiva de una idea que se ha de reforzar o poner en 



98 FILIPENSES 1 

relación con otra idea y que, en sentido absoluto tiene oficio de adverbio de 
afirmación, como ciertamente, a la verdad; Ka.\, adverbio de modo también; 
Sux, preposición propia de acusativo por; <p9óvov, caso acusativo masculino 
singular del nombre común envidia; Ka.t, conjunción copulativa y; ~ptv, caso 
acusativo femenino singular del nombre común rivalidad; nv&c;, caso 
nominativo masculino plural del pronombre indefinido algunos; SE:, partícula 
conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con sentido de pero, 
más bien, y, y por cierto, antes bien; Ka.\, conjunción copulativa y; St', forma 
contracta de la preposición de acusativo Stci, por, por medio, a causa; 
EUOOKÍav, caso acusativo femenino singular del nombre común buena 
voluntad; tóv, caso acusativo masculino singular del artículo determinado el; 
Xptcrtóv, caso acusativo masculino singular del nombre propio declinado a 
Cristo; KfJpÚcmooaw, tercera persona plural del presente de indicativo en voz 
activa del verbo KfJpÚcrcrw, proclamar, predicar, aquí proclaman. 

nv&c; µ&v Kat ota cp8óvov Ka't 8ptv, Pablo menciona dos 
formas en que los creyentes en Roma predicaban el evangelio. La 
primera es negativa, ya que lo hacen por contención y envidia. 
Algunos34 entienden que estos eran los judaizantes, que predicaban a 
Jesús como Mesías, pero unido a otros principios legalistas y 
cumplimientos ceremoniales. Estos eran continuos enemigos de Pablo. 
Sin embargo el apóstol se está refiriendo a creyentes en Roma, por lo 
que es dificil que se refiera a los judaizantes. Más bien debe entenderse 
como una referencia a personas de la iglesia que se sentían incómodos 
con la presencia de Pablo en Roma. Lo que sí es evidente es que el 
apóstol no tiene ningún interés o ninguna intención en identificar a estos 
a quienes llama contenciosos y envidiosos, dando con estos calificativos 
expresión a las motivaciones que tenían para predicar el evangelio. Se trataba 
de hermanos carnales. Las envidias y las contiendas son dos de las obras de la 
carne (Ro. 1:29; Gá. 5:20, 21). El apóstol vincula estas actitudes a los maestros 
carnales, que con seguridad son falsos maestros, que están en la iglesia 
confundiéndose con los verdaderos creyentes (1 Ti. 6:4), El prestigio personal 
de estos peligraba al lado del de Pablo, y procuraban evitarlo, obteniendo 
resultados que fuesen mayores que los del mismo apóstol, si fuese posible, en 
el campo de la evangelización. La fama del apóstol aumentaba entre los 
creyentes, y en la misma ciudad, y ellos no podían soportarlo. No estaban 
buscando la gloria de Dios, sino su propia gloria personal. 

ttv&c; o& Kat Ot' EUOoKÍav tOV XptcJtOV KfJpÚcrcroUCJtV" Sin 
embargo había otros, posiblemente la gran mayoría, que predicaban el 
evangelio de buena voluntad. No estaban buscando el provecho 
personal, sino el bien de los perdidos. Una voluntad buena es sólo 

34 Entre otros: Bengal, Lighfoot, Meyer, Ellicot. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 99 

aquella que ha sido activada por Dios mismo, en el poder del Espíritu 
Santo (2:13). La voluntad humana es siempre contraria a la divina, de 
manera que la buena voluntad solo es posible cuando es conducida por 
Dios (Ef. 1 :5, 9). No había envida en éstos, sino generosidad de 
propósito, dispuestos a alcanzar a muchos incrédulos para la fe. El 
grupo al que se refiere en segundo lugar, aprecian las limitaciones a que 
Pablo está sujeto para predicar el evangelio y han tomado la iniciativa 
de hacer ellos denodadamente lo que el apóstol hubiera hecho si su 
situación fuese otra. 

16. Los unos anuncian a Cristo por contención, no sinceramente, 
pensando añadir aflicción a mis prisiones. 

oí óf: E~ Ept8dac; •ov Xpicr•ov' Ka'tayyÉAAouow, oux 
Pero los otros por rivalidad a Cristo anuncian, no 
a:yvwc;, oióµi::vot 8At\¡/lV Eydpi::tv 'tOtc; ói::crµotc; µou. 
puramente, pensando aflicción suscitar a las prisiones de mí. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: o\, caso nominativo masculino plural del artículo determinado los; 
ae, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con 
sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; e~, forma escrita que 
adopta la preposición de genitivo EK, delante de vocal y que significa de; 
&pt0t icxr;, caso genitivo femenino singular del nombre común rivalidad; 'tÓv, 
caso acusativo masculino singular del artículo determinado el; Xpta"tÓv, caso 
acusativo masculino singular del nombre propio declinado a Cristo; 
1c:a.'tcxyy&A.A.ouaw, tercera persona plural del presente de indicativo en voz 
activa del verbo anunciar, proclamar, aquí anuncian; ou:x,, forma escrita del 
adverbio de negación no, con el grafismo propio ante vocal con espíritu áspero; 
dyvwr;, adverbio de modo puramente, con motivo puro; olóµev01, caso 
nominativo masculino plural del participio de presente en voz media del verbo 
o'íµcxt, forma contracta de o'íoµm, pensar, aquí pensando; 9A.t\¡1tv caso 
acusativo femenino singular del nombre común aflicción; fy&ipetv, presente 
de infinitivo en voz activa del verbo fy&ipw, hacer levantar, suscitar; 'toi<;, 
caso dativo masculino plural del artículo determinado declinado a los; 
l>ecrµoir;, caso dativo masculinó plural del nombre común prisiones, cadenas; 
µou, caso genitivo de la primera persona singular del pronombre personal 
declinado de mi. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 'tÓv Xptcr'tov, a Cristo, lectura atestiguada en it,OA, B; D*, F, G, 33, 104, 
326, 365, 1241 , 1739, 1881, 2464, latt, co. 

Se onúte en xª, B, F, G, 'I', 0278, 1739, 1881. 



100 FILIPENSES 1 

o\ fü: E:~ E:pt8dac; "COY Xptcrl"OV KmayyÉA.A.oumv, En contraste 
con un comportamiento correcto, hay otro que incluso es pecaminoso. No 
son todos, sino algunos que predican a Cristo por rivalidad. El sustantivo 
E:pt8da, tiene la connotación de contención, espíritu de partido. Estos 
buscando su gloria personal, procuran eclipsar la de Pablo. 

El apóstol no tiene intención de identificar a estos otros, que 
funcionan sin amor. Debido a esto surge el interés por saber quiénes 
eran éstos. ¿Son acaso los que se mencionan en otros lugares de la 
Epístola? (1 :28-30; 2:21; 3 :2; 3: 18-19). Toda respuesta podrá tener 
cierta razón de ser, pero ninguna tiene la autoridad definitoria decisiva, 
puesto que no se toma de la Escritura. Sin embargo hay dos aspectos 
que son indiscutibles: Primeramente se trata de personas relacionadas de 
alguna manera con la iglesia en Roma; en segundo lugar están en 
aquella ciudad (2:21 ), mientras que los que aparecen en 1 :28-30, están 
en Filipos, además a otros habla de ellos para advertir a la iglesia que no 
les presten atención (3:2), además le causaban tristeza (3:18). Pablo no 
los identifica. 

Debiera tenerse en cuenta que esta Epístola fue escrita en Roma 
durante la prisión del apóstol en aquella ciudad. En aquel escrito decía a 
los destinatarios que había intentado ir a visitarles en varias ocasiones 
pero que no había sido posible porque siempre fue estorbado (Ro. 1: 13). 
Además en la Epístola a los Romanos, hace mención de ciertos 
problemas que había entre hermanos en la iglesia (cf. Ro. 16: 17-18). 
Los conflictos tenían que ver con la posición de los cristiano-gentiles, y 
los cristianos-judíos, habían renovado las cuestiones de mantenimiento 
de los asuntos legales como medio de una correcta relación con Dios. 
Los creyentes de origen gentil mantenían una actitud de respeto hacia la 
conciencia de los creyentes de procedencia judía. Sin embargo, la 
enseñanza de Pablo en aquella Epístola a los Romanos, busca 
puntualizar que no es necesaria ninguna señal de identificación judía, 
sin dejar de exhortar a los creyentes procedentes de la gentilidad para 
aceptar a los de origen judío. Sin embargo parece ser que a la luz de 
Romanos, éstos últimos no estaban dispuestos a aceptar que la 
circuncisión y la ingesta de alimentos que consideraban inmundos, no 
tenía valor alguno porque no había en ello relación con el Reino de Dios 
(Ro. 14:7). La presencia de Pablo en Roma pudo muy bien haber 
levantado el celo partidista de estos que se propusieron predicar a 
Cristo, pero, manteniendo su sistema religioso tradicional. El apóstol 
reconoce sensibilidades diferentes e incluso posiciones distintas entre 
los dos grandes grupos, o tal vez mejor, entre los líderes más 
representativos, especialmente de parte de los judíos, como deja constancia 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 101 

en sus escritos (Gá. 2:6-1 O). Sin embargo se mantiene firme en rechazar la 
circuncisión de cualquiera que no sea de ascendencia judía. El grave 
problema es que algunos de los judaizantes entraban en las iglesias del 
mundo gentil, para instarlos a someterse a las prácticas de la ley ceremonial 
y a la práctica de la circuncisión. ¿Son estos a los que. está refiriéndose 
aquí? Pudiera ser, pero no es seguro. Tal vez podría estar refiriéndose a los 
falsos maestros, que predicando a Cristo añadían otras cosas a la fe que el 
Señor había dejado y que los apóstoles habían establecido como 
fundamento doctrinal para la iglesia (Ef. 2:20). Debe tenerse en cuenta 
también en fechas relativamente cercanas a esta Epístola, el apóstol escribe 
la Primera a Timoteo, en la que le habla de personas que estaban generando 
envidias, contiendas y malas sospechas (1 Ti. 6:3-5). 

oüx áyvwc;, oióµEvot 8A-t\j/t v EydpEt v wt:c; OEcrµol:c; µoo. 
Esos que predicaban por envidia, no podían soportar que la fama y 
presencia de Pablo en la ciudad fuese en menoscabo de ellos. No 
estaban buscando la gloria de Dios, sino su propia gloria. La intención 
oculta era producir una aflicción que se añadiese a la que la prisión 
producía al apóstol. 

Una característica personal de tales personas era que la obra de 
los tales era en insinceridad. Gente que ocultaban motivos impuros con 
apariencia de sinceridad. Verdaderos hipócritas que intentaban seducir a 
otros con su modo de actuar. Aparentaban un compromiso de servicio al 
Señor, cuando lo que hacían era servirse a ellos mismos y a sus 
intereses. Contrasta profundamente con quien sirve verdaderamente al 
Señor, cuyo carácter se expresa en el espíritu de Juan el Bautista, que 
hablando de Jesús decía: "Es necesario que él crezca, pero que yo 
mengüe" (Jn. 3 :30). El siervo fiel hace las cosas de modo que las gentes 
sigan al Señor y no a él (Jn. 1 :37). 

17. Pero los otros por amor, sabiendo que estoy puesto para la 
defensa del evangelio. 

oí µf:v E~ ciyámv;, doó-m; on Et<; cinoA-oyíav 'tOU 
Los unos a la verdad por amor, sabiendo que para defensa del 
EüayyEA-íoo KEtµm, 

evangelio estoy puesto. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: oí, caso nominativo masculino plural del artículo determinado los, en 
sentido de estos, los unos; µ€v, partícula afirmativa que se coloca siempre 
inmediatamente después de la palabra expresiva de una idea que se ha de 



102 FILIPENSES 1 

reforzar o poner en relación con otra idea y que, en sentido absoluto tiene 
oficio de adverbio de afirmación, como ciertamente, a la verdad; s~. forma 
escrita que adopta la preposición de genitivo EK, delante de vocal y que 
significa de, en sentido de orientación por; áyánr¡c;, caso genitivo femenino 
singular del nombre común amor; &ioó-r&c;, caso nominativo masculino plural 
del participio perfecto en voz activa del verbo cñoa, saber, conocer, aquí 
sabiendo; on, conjunción que; &ic;, preposición propia de acusativo para; 
ánoA.oyiav, caso acusativo femenino singular del nombre común defensa, 
apología; wG, caso genitivo neutro singular del artículo determinado 
declinado del; &Úayy&A.iou, caso genitivo neutro singular del nombre común 
evangelio; K&tµm, primera persona singular del presente de indicativo en voz 
pasiva del verbo Kel:µm, estar puesto, estar colocado, aquí estoy puesto. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

Los versículos están en este orden en las siguientes lecturas: :p46, i-t, A, B, D*, F, 
G, P,048,075, 0278,33,81,365,629, 1175, 1241, 1739, 1881,2464,latt,co. 

El versículo 16 sigue al 17 en: D1, K, \f, 104, 630, 1505, m, sirh. 

oí µi;v f;~ dydnr¡<;, Hay dos alternativas de lectura, la primera 
coloca este versículo en el orden en que se ha colocado aquí, esto es, en 
relación con la RV, para facilitar el seguimiento al lector habituado a 
esta traducción. La otra alternativa pone antes el diecisiete que el 
dieciséis, en este sentido lo que es positivo antes de lo negativo. 
Realmente no influye esta colocación en la exégesis del texto, 
simplemente una cosa está antes que la otra. La colocación de esta 
última manera obedece a la seguridad de los mss. 

El estímulo de la conducta correcta es el amor. Esta es la 
motivación de los creyentes espirituales. Es el amor que Dios mismo 
produce en ellos por Su Espíritu (Gá. 5:22). A estos que aman la obra 
del Señor y la proclamación del evangelio de la gracia, no les molesta la 
presencia del apóstol, ni sus dones, capacidades, ni autoridad. Sólo 
desean obedecer lo que Cristo ha establecido, de ir a las naciones y 
hacer discípulos (Mt. 28: 19). Como aman al Señor desean obedecer Sus 
mandamientos. El amor y la obediencia van siempre unidas, como el 
Señor dijo: "Si me amáis, guardad mis mandamientos" ... "El que tiene 
mis mandamientos, y los guarda, ése es el que me ama" (Jn. 14:15, 21). 
No es una obediencia relativa, sino plena. No es obedecer a algo de Su 
enseñanza, sino a toda. Pero además, la obediencia es la única expresión 
de verdadero amor a Cristo, como si les dijese: en la medida en que 
obedecéis mis mandamientos, asi demostraréis vuestro amor por mi. 
Cristo tiene autoridad como el Padre, por tanto, establece mandamientos 
y esos han de ser guardados porque Él es el Señor. El amor no es un 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 103 

simple sentimiento de emociones, sino la acción manifiesta de la 
obediencia. Esa es la manifestación de amor del Hijo al Padre (Jn. 
15: 1 O). La obediencia es manifestación visible del nuevo nacimiento. El 
hombre caído sin regeneración no puede ni quiere obedecer a Dios, pero 
la obra salvadora y la regeneración del Espíritu, cambian el estado de 
desobediencia en el de obediencia al trasladamos del poder de las 
tinieblas al reino del Hijo (Col. 1: 13). El cristiano es santificado para 
obediencia (1 P. 1 :2). La realidad de la auténtica iglesia de creyentes en 
Tesalónica, se medía por el hecho de obedecer sirviendo (1 Ts. 1 :9-1 O). 
Jesús llama a la obediencia a Sus mandamientos, como expresión de 
amor a Él. Por esa misma razón los que están saturados de amor, 
estimulados también por el ejemplo de Pablo, se vuelcan por amor en la 
proclamación del evangelio. 

EtÓÓ't"Et; on de; dnoA.oyíav 't"OU i::uayyi::A.íou KEtµm, Lo hacen 
también porque saben que el apóstol "está puesto para la defensa del 
evangelio". Estos hermanos en Roma entendían claramente el 
ministerio de Pablo. Había sido escogido por Dios antes de su 
nacimiento para el cumplimiento de la misión que el Señor le había 
encomendado. No se trataba de un deseo personal del apóstol, sino la 
determinación soberana para él. Los creyentes sabían que había sido 
puesto, destinado, comisionado, por el Señor para la defensa del 
evangelio. La expresión de Pablo he sido puesto, tiene el alcance total 
de toda la obra que estaba realizando, es decir, puesto para el ministerio 
apostólico que comprendía la evangelización a los gentiles, como la 
prisión en Roma. 

Todos los creyentes espirituales mantenían plena comunión con 
el apóstol por tener el mismo objetivo: la defensa del evangelio. 
Colaboraban con Pablo en la defensa vigilante del mensaje y del trabajo 
que suponía la evangelización. La prisión de Pablo se producía por la 
hostilidad que los judíos tenían contra la predicación del evangelio. 

18. ¿Qué, pues? Que no obstante, de todas maneras, o por pretexto o por 
verdad, Cristo es anunciado; y en esto me gozo, y me gozaré aún. 

Tí yáp nA.T¡v on 7tUV't"t 't"pÓmy, EÍ't"E 7tpüq>ÚO'El EÍ't"E dA.r¡8d~, 
¿Qué pues? Sin embargo que de toda manera, sea por pretexto sea por verdad, 
XptO''t"Ot; KmayyÉAAE't"at2, Kat f:v 't"OÚ't"ú) xaípw. 'AA.A.a Kat 

Cristo es anunciado, y en esto me gozo. Y sin embargo. 
xaptjcroµm, 

me gozaré. 



104 FILIPENSES 1 

Análisis: Tí, caso nominativo neutro singular del pronombre interrogativo qué; 
ycip, conjunción causal pues; nA.l¡v, conjunción pero, sin embargo; on, 
conjunción que; navt't, caso dativo masculino singular del adjetivo indefinido 
declinado de todo; i:póm.v, caso dativo masculino singular del nombre común 
manera, modo, conducta; E'hi::, conjunción copulativa sea, ya sea, sea que; 
npoq>cicri::t, caso dativo femenino singular del nombre común declinado por 
pretexto; E'hi::, conjunción copulativa sea, ya sea, sea que; <iA-ri0i::iq., caso 
dativo femenino singular del nombre común por verdad; Xptcri:oc;, caso 
nominativo masculino singular del nombre propio Cristo; Kai:ayy&A.A.i::i:m, 
tercera persona singular del presente de indicativo en voz pasiva del verbo 
iéai:ay&A.A.w, proclamar, anunciar, predicar, aquí es anunciado; K<Xt, 

conjunción copulativa y; ev, preposición propia de dativo en; i:oÚt(\l, caso 
dativo neutro singular del pronombre demostrativo esto; xaipw, primera 
persona singular del presente de indicativo en voz activa del verbo xaipw, 
gozarse, alegrarse, regocijarse, aquí me gozo; 'AA.Ad, conjunción adversativa 
sino, sin embargo, pero; K<Xt conjunción copulativa y; xapticroµm, primera 
persona singular del futuro de indicativo en voz pasiva del verbo xcx:ípw, 
gozarse, regocijarse, alegrarse, aquí me gozaré. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 nA,l¡v on, sin embargo que, lectura atestiguada en p46, ~. A, F, G, P, 048, 
075,0278,33,81, 104,365,614, 1175, 1241, 1739,2464. 

nA.l¡v, sin embargo, según se lee en D, K,L, 'I:', 630, 1505, 188, W, sírh. 

2 &.A.A.a, sin embargo, se añade en p46, bobo. 

Tí yáp nA.i¡v on navtl. i:pÓ7tú), E'ín: npo<pácrEt Eín: 
ciAr¡8dq., Xptcr'tÜ<; Ka'tayyÉAAE'tat, Mediante dos preguntas el 
apóstol cierra lo que ha dicho antes. Lo que importaba para él no era el 
modo de predicar de algunos, ni las intenciones con que lo hacían para 
causarle aflicción, sino que de un modo incorrecto, o de otro correcto, 
Cristo era predicado. Era como si el apóstol dijese: qué me importan a 
mi sus intenciones, lo que deseo es que la proclamación de Cristo se 
lleve a cabo. No reclamaba ningún derecho para sí, ni se quejaba de 
actuaciones impropias contra él, sino que manifestaba gozo al ver que 
Cristo era anunciado mucho más que antes. No tenía en cuenta las 
intenciones sino el resultado. Esto evidencia el espíritu generoso que 
tenía, no buscando lo suyo, sino que la misión que el Señor le había 
encomendado de proclamar a Cristo, se llevaba a cabo. Los oyentes 
escuchaban el evangelio y no apreciaban las motivaciones de quienes lo 
predicaban. Los que lo hacían por contención, en forma equivocada e 
indigna, anunciaban correctamente el evangelio. Lo importante para 
Pablo es que el evangelio se anunciase. Desde el pietismo absoluto, se 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 105 

niega que toda persona que no sea creyente pueda hacer nada que sea 
bendecido ppr Dios. En este caso, los que predicaban por contención no 

. harían una obra aceptable y, por tanto, no podían tener ningún tipo de 
provecho. Se olvidan de las palabras de Jesús: "No todo el que me dice: 
Señor, Señor, entrará en el reino de los cielos, sino el que hace la voluntad 
de mi Padre que está en los cielos. Muchos me dirán en aquel día: Señor, 
Señor, ¿no profetizamos en tu nombre, y en tu nombre echamos fuera 
demonios, y en tu nombre hicimos muchos milagros? Y entonces les 
declararé: Nunca os conocí; apartados de mí, hacedores de maldad" (Mt. 
7:21-23). Dios no bendice lo que las personas hacen desde el plano de la 
incredulidad y la rebeldía, pero bendice Su Palabra y el poder con que se 
hacen las cosas, en el caso anterior el nombre de Jesús. Igualmente ocurría 
en el caso de la evangelización por rebeldes que buscaban hacer daño a 
Pablo, Dios no bendecía a ellos en sí, pero bendecía la proclamación del 
evangelio que procedía de Él y no de ellos. 

Kat f;v 'tOÚ'tü.> xaipw. Todo esto servía como motivo de gozo 
para el apóstol. Los que predicaban el evangelio por envidia y ambición, 
pensaban aumentar aflicción a las prisiones de Pablo, pero, lo que 
realmente aumentaban era su gozo. Satanás buscaba amargar los días 
del prisionero de Cristo, pero el Espíritu superaba todo propósito 
diabólico produciendo en la intimidad el gozo y dándole claridad de 
visión para discernir las cosas con la mente de Cristo. 

, AJ..J..a KUt xaptjcroµm, La frase que sigue posiblemente debiera 
iniciar el versículo siguiente, puesto que es más concordante con lo que 
sigue, aunque tampoco está fuera de contexto aquí. La construcción 
gramatical es interesante debiendo apreciarse el uso afirmativo y no 
adversativo de la conjunción dJ..J..a, que da a la frase el sentido de me 
gozaré siempre. Pablo podía gozarse porque Dios conducía los 
propósitos malvados para bien de Su obra, pero, también se gozaría en 
el futuro por lo que esperaba, alcanzar su libertad para seguir 
sirviéndole, como se aprecia en lo que sigue. 

19. Porque sé que por vuestra oración y la suministración del 
Espíritu de Jesucristo, esto resultará en mi liberación. 

o18a yap on 'tOU'tO µot dnoptjcrE'tat de; crwn¡piav óta •ll<; 
Porque sé que esto me resultará para liberación por la 

üµwv 8EtjcrEw<; Kat bnxopmiac; 'tOU IlvEÚµmo<; 
de vosotros oración y suministro del Epíritu 

'Ir¡cro0 Xptcr't00 
de Jesucristo. 



106 FILIPENSES 1 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: oiocx., primera persona singular del perfecto de indicativo en voz 
activa del verbo oioa, saber, conocer, entender, aquí sé; yap, conjunción 
causal porque; on, conjunción que; wuto, caso nominativo neutro singular 
del pronombre demostrativo esto; µoi, caso dativo de la primera persona 
singular del pronombre personal me; <ino~rícretm, tercera persona singular 
del futuro de indicativo en voz media del verbo a7to~aívro, resultar, servir 
para, aquí resultará; eic;, preposición propia de acusativo para; crrotr¡píav, 
caso acusativo femenino singular del nombre común salvación, en este caso 
liberación; Oia, preposición propia de genitivo de, por; tf¡c;, caso genitivo 
femenino singular del artículo determinado la; úµó>v, caso genitivo de Ja 
segunda persona plural del pronombre personal declinado de vosotros; 
oerícreroc;, caso genitivo femenino singular del nombre común oración, 
petición; Ka.I., conjunción copulativa y; Émx,opr¡yícx.c;, caso genitivo femenino 
singular del nombre común suministro, ayuda; tou, caso genitivo neutro 
singular del artículo determinado declinado del; flveúµcx.toc;, caso genitivo 
neutro singular del nombre divino Espíritu; ' Ir¡crou, caso genitivo masculino 
singular del nombre propio declinado de Jesús; Xptcrtou, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio Cristo. 

ot8a yap on t0Üt0 µ01 c:ino~tjcri.;tm Eic; crwtr¡píav. El 
continuo gozo de Pablo tenía dos elementos que lo sustentaban. Por un 
lado la proclamación abundante del evangelio de Cristo; en segundo 
lugar la segura esperanza de su liberación. Estaba encarcelado en Roma 
desde hacía dos años, sin contar el tiempo de prisión en Cesarea antes 
de ser enviado para comparecer ante el tribunal de César. La 
construcción gramatical con la partícula yap, vincula la frase a lo que 
antecede, esto es, al gozo continuado que producirá para él la liberación 
de su encarcelamiento, es decir, Pablo preveía el bien que el futuro 
traería no sólo para él, sino también para la obra, aunque ambas cosas 
no se podían desvincular en su pensamiento. La esperanza segura de 
Pablo se manifiesta en la expresión porque sé. 

8ta tfíc; úµwv 8i.;tjcri.;wc;. La seguridad de liberación tiene como 
un primer fundamento, la oración de los creyentes intercediendo ante 
Dios por él. Pablo oraba por ellos (vv. 3-4, 19), pero también ellos 
oraban por Pablo. La respuesta a la oración intercesora traería como 
resultado su liberación. En los momentos más dificiles de su ministerio 
había sido librado de los peligros que le acechaban como resultado de la 
oración que los creyentes hacían por él: "Pero tuvimos en nosotros 
mismos sentencia de muerte, para que no confiásemos en nosotros 
mismos, sino en Dios que resucita a los muertos; el cual nos libró, y nos 
libra, y en quien esperamos que aún nos librará, de tan gran muerte; 
cooperando también vosotros a favor nuestro con la oración, para que 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 107 

por muchas personas sean dadas gracias a favor nuestro por el don 
concedido a nosotros por medio de muchos" (2 Co. 1 :9-11 ). La oración 
hecha a favor de los hermanos en consonancia con la voluntad de Dios, 
trae notables resultados. Esta oración debe ser hecha con fe y conforme 
a lo establecido por Dios. Es la petición de los justos, ante el trono de la 
gracia, entendiendo que justo es el calificativo que se da en el Nuevo 
Testamento a quien ha sido justificado por fe (Ro. 5:1). Es el que no 
tiene estorbo por pecado sin confesar y está en correcta relación con 
Dios, dedicándose a la oración intercesora por sus hermanos. Esta 
oración, como dice Santiago, se muestra eficaz (Stg. 5: 16). La oración 
de los creyentes en Filipos, hecha con fe, elevada a Dios por personas 
con vidas que se desarrollan conforme a Su voluntad, era un medio 
poderoso y eficaz ante el trono de Dios, es decir, eran oraciones que 
tenían mucha fuerza, no por quienes las elevaban, sino por las promesas 
divinas en relación con ellas. La acción de Dios se comprometía en la 
respuesta a la oración de los Suyos. Jesús enseñó a orar incesantemente, 
dándonos ejemplo de cómo debemos hacerlo por los hermanos 
conforme a Su oración registrada por Juan en el evangelio (Jn. 17). Por 
esta razón, la oración de los creyentes, Pablo sabía que sería liberado. 
Las peticiones de sencillos creyentes tenían la posibilidad de torcer las 
intenciones del maligno y sus instrumentos contra Pablo. 

Kal. bnxopmíac; wu nvi:;óµawc; 'Iricrou Xptcr'tou. El 
segundo elemento que le hacía pensar de ese modo era la suministración 
del Espíritu de Jesucristo (Ro. 8:9). No cabe duda que es una referencia 
aquí al Espíritu Santo. El apóstol descansaba en la provisión del 
Espíritu. El Espíritu que sostuvo a Jesús desde el plano de Su 
humanidad en Su ministerio y pruebas, lo haría también con Pablo. El 
Espíritu de Jesucristo, hace trascendentes en el creyente todos los 
recursos y poder del Señor (Mt. 28:20; Fil. 2:1-11). Por esa razón si el 
ministerio que el apóstol debía desarrollar estaba ya fuera de la prisión 
en Roma, el Espíritu conduciría el poder de Jesús para la liberación 
suya. No debe olvidarse que esta era la comprensión de Pablo en este 
asunto, cuando dice: "Todo lo puedo en Cristo que me fortalece" (4: 13). 
La suministración del Espíritu era necesaria para el juicio a que había sido 
sometido ante el tribunal romano, de ahí que como había actuado conforme 
a la orientación del Espíritu, tenía la confianza segura de que sería liberado 
(Mt. 1O:19-20). Esto redundaría en su liberación de la cárcel. Pablo 
esperaba la sentencia absolutoria. Es evidente que lo que esperaba no era 
tanto el juicio, sino el veredicto del tribunal romano. 



108 FILIPENSES I 

20. Conforme a mi anhelo y esperanza de que en nada seré 
avergonzado; antes bien con toda confianza, como siempre, ahora 
también será magnificado Cristo en mi cuerpo, o por vida o por 
muerte. 

KU'!cl '!TJV dnoKapaÓOKÍav Kat i:A.ní8a µou, on EV oufü;v't 
Confonne a la espera anhelante y esperanza de mí, que en nada 
aicrxuv8tjcroµm dA.A.' i:v nám:¡ nappr¡crí~ wc, návw'!c Kat vuv 

seré avergonzado sino con todo denuedo como siempre también ahora 
µcyaA.uv8tjcrc'!at Xptcr'!ÓS EV 't<Í) crwµa'tt µou, ÉÍ'tc cSta ¿;wfis ÉÍ'tc 

será magnificado Cristo en el cuerpo de mí, sea por vida sea 
cSta 8aváwu. 
por muerte. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Ka:ta, preposición propia de acusativo conforme a, según; •itv, caso 
acusativo femenino singular del artículo determinado la; ánoKapaooKÍav, 
caso acusativo femenino singular del nombre común espera anhelante; Kal., 
conjunción copulativa y; €A.níoa, caso acusativo femenino singular del 
nombre común esperanza; µou, caso genitivo de la primera persona singular 
del pronombre personal declinado de mí; on, conjunción que; EV, preposición 
propia de dativo en; oúoevl., caso dativo neutro singular del pronombre 
indefinido nada; aicrxuv0tjcroµm, primera persona singular del futuro de 
indicativo en voz pasiva del verbo a.icrxúvoµm, avergonzarse, sentir 
vergüenza, aquí seré avergonzado; ciA.A.', forma escrita ante vocal de la 
conjunción adversativa ciA.A.d que significa pero, sino; €v, preposición propia 
de dativo en; ná.cr1J, caso dativo femenino singular del adjetivo indefinido 
toda; na.ppricrí.~, caso dativo femenino singular del nombre común denuedo; 
wc,, adverbio de modo, como, que hace las veces de conjunción comparativa; 
ndvtot&, adverbio de tiempo siempre; Kal., adverbio de modo también; vGv, 
adverbio de tiempo ahora; µeya.A.uv0tjcr&tm, tercera persona singular del 
futuro de indicativo en voz pasiva del verbo µeya.A.úvw, magnificar, 
engrandecer, mostrar la grandeza, aquí será magnificado; Xptcrtoc,, caso 
nominativo masculino singular del nombre propio Cristo; €v, preposición 
propia de dativo en; t<Í), caso dativo neutro singular del artículo determinado 
el; crcúµa.n, caso dativo neutro singular del nombre común cuerpo; µou, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 
mí; e'ít&, conjunción copulativa sea, ya sea, sea que; Úta, preposición propia 
de genitivo por; <;wfíc,, caso genitivo femenino singular del nombre común 
vida; e'ít&, conjunción copulativa sea, ya sea, sea que; füa, preposición 
propia de genitivo por; ea.vdtou, caso genitivo masculino singular del 
nombre común muerte. 

Ka'!a 'tTJV d.noKapaooKtav Ka't E:A.rctoa µou , La seguridad 
antes mencionada de su liberación está ahora expresada en forma más 
personal e íntima, hablando de un anhelo expectante o también 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 109 

esperanza anhelante. No solo tenía esperanza de ser liberado de la 
prisión, sino que se había convertido en expectante, lo que da a entender 
que la expectativa era por haberse celebrado el juicio y contar con que 
la sentencia sería favorable como indica antes. 

on f:v ouOEvt aicrxuv8tjcroµm, Sin embargo su esperanza no 
mengua en nada su fidelidad. Él sabía que no sería avergonzado en 
ninguna cosa. Este no avergonzarse unido a la proclamación del 
evangelio y a la prisión por causa de Cristo, o como resultado de la 
fidelidad a Cristo, equivale a mantenerse firme en la proclamación del 
evangelio y en la vida conforme a la condición de cristiano cueste lo 
que cueste. De otro modo, Pablo estaba dispuesto a morir antes de negar 
a Cristo. Testificar de Él ante los hombres era un objetivo irrenunciable 
para el apóstol. 

dA,A,' EV 7tÚCJ1J nappr¡críq w~ 7tÚV'tO'tE La seguridad personal 
que tenía se expresa con firmeza: antes bien con toda confianza, como 
siempre. Esta disposición de vida resultaba ya en una experiencia 
continuada de un caminar que no tiene de que avergonzarse. La firmeza 
de la determinación está claramente expresada en el término 
nappr¡cría, que denota firmeza, determinación, traducida tanto aquí 
como en otros lugares por denuedo, que equivale a brío, esfuerzo, valor, 
intrepidez. Había sido fiel a Cristo desde su conversión hasta el 
momento en que escribía la Epístola. Era una forma de conducta que no 
variará en razón de la asistencia divina que le fortalecía. La 
suministración del Espíritu, a la que hizo referencia en el versículo 
anterior, le asistía para una vida de fidelidad y para llevar a cabo en 
cualquier circunstancia el ministerio para el que había sido llamado y 
designado por el Señor. 

Kat vuv µEyaA.uv8tjcrE'tat Xptcr-ro~ f:v -reí) crwµan µou, Del 
mismo modo que había sido antes lo sería también ahora, que estaba en 
prisión y esperando el desenlace del proceso. Las circunstancias del 
entorno pueden variar, pero la firmeza de vida no cambiaba. Pablo era 
continuamente un instrumento y medio por el cual Cristo era glorificado. 
Aquí usa el sustantivo crwµa, cuerpo, en sentido de persona, como ocurre 
en otros lugares (cf. Ro. 12:1). Es notable observar el concepto de Pablo: 
no es que él glorificara a Cristo, sino que Cristo seria glorificado en él. 
Cuanto hacía era al impulso de la gracia en una experiencia de 
identificación plena con el Señor (1Co.15:10). No es lo importante aquello 
que Pablo hacía para Cristo, sino lo que Cristo estaba haciendo por medio 
de Pablo. En todo Jesucristo era magnificado, que no quiere decir, en modo 
alguno, hacerlo más grande, porque Él es infinito, sino mostrar Su 



110 FILIPENSES 1 

magnificencia en Pablo. Era en él, en su vida, en su cuerpo donde el Señor 
recibía glorificación formal. La idea del apóstol concordaba plenamente 
con la enseñanza del Señor en el Sermón de la Montaña, donde se refiere a 
vidas que son vistas de los hombres y glorifican a Dios al observar la 
conducta de los creyentes (Mt. 5: 16). 

, E'he 8ta ~wfít; E'he 8ta eavchou. La enseñanza sobre la 
influencia del creyente está manifestada en la determinación y 
experiencia de Pablo. Pudiera ser que viviese porque el resultado del 
juicio le fuese favorable, pero también pudiera ser que fuese muerto. En 
cualquier circunstancia Cristo sería glorificado en él. El modo operativo 
de la vida cristiana cumple la misión de glorificar a Dios. El evangelio 
no sólo es proclamado a viva voz, sino también en silencio mediante las 
buenas acciones de los creyentes, éstas son elemento imprescindible 
para glorificar a Dios. En ellas se manifiesta la evidencia visible de la 
obra de salvación y regeneración que se anuncia en la evangelización. 
Es cierto que el creyente no se salva por obras, pero se salva para obras, 
de manera que la fe que no obra, esto es la que no opera en una 
manifestación de vida transformada, no es verdadera fe, sino mera 
credulidad (Stg. 2: 17, 26). Las buenas obras no se hacen para ser 
instrumentos útiles en las manos del Señor, sino porque se es realmente 
un instrumento útil. No es suficiente que los hombres oigan el evangelio 
predicado por los creyentes con buenas palabras, es preciso que lo vean 
expresado en las buenas obras de quienes lo predican. Por eso la 
seguridad de Pablo que no sería avergonzado y que su vida glorificaría 
y magnificaría a Dios. El Señor sería glorificado por él, ya que Dios 
salva para alabanza de Su gloria (Ef. 1 :6, 12, 14). Cualquier cosa en la 
vida cristiana tiene como objetivo glorificar a Dios, como el apóstol 
escribe: "Si, pues, coméis o bebéis, o hacéis otra cosa, hacedlo todo 
para la gloria de Dios" (1 Co. 10:31 ). Una forma de no avergonzarse 
en la vida cristiana es entender lo que es correcto o no preguntándose si 
lo que se está haciendo glorifica a Dios. El apóstol Pedro concuerda 
también con la misma percepción de Pablo: "manteniendo buena 
vuestra manera de vivir entre los gentiles; para que en lo que 
murmuran de vosotros como de malhechores, glorifiquen a Dios en el 
día de la visitación, al considerar vuestras buenas obras" (1 P. 2:12). 
La idea de que Cristo fuese magnificado al ver la vida de Pablo era su 
principal objetivo, tanto siguiese vivo y fuese liberado, como si era 
condenado a muerte. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 111 

Su disposición para glorificar a Cristo con su vida (1:21-26). 

21. Porque para mí el vivir es Cristo, y el morir es ganancia. 

'Eµot yap 'tO siív Xpm1oc; Kat 'tO cino8avEtV KÉp8oc;. 
Porque para mí el vivir, Cristo, y el morir, ganancia. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'Eµo\, caso dativo de la primera persona singular del prónombre 
personal declinado a mí, para mí; ydp, conjunción causal porque; -có, caso 
nominativo neutro singular del artículo determinado el; l;fiv, presente de 
infinitivo en voz activa del verbo l;áw, vivir; Xptcr-có~, caso nominativo 
masculino singular del nombre propio Cristo; Ka\, conjunción copulativa y; 
'tÓ, caso nominativo neutro singular del artículo determinado el; ano0avéi'.v, 
segundo aoristo de infinitivo en voz activa del verbo &:no0v'ljmcw, morir; 
Képoo~, caso nominativo neutro singular del nombre común ganancia. 

'Eµot yap 10 siív Xptcnoc;. La expresión de Pablo ofrece la 
perspectiva personal de la forma de vida a la que se refirió antes, la que 
glorifica a Dios. La construcción de la frase en muy interesante ya que 
el vivir, es el sujeto de la oración y Cristo el predicado. Esta oración es 
única en los escritos de Pablo y diferente a la que hace referencia a la 
identificación con Cristo (Gá. 2:20). El vivir tiene que ver con todos los 
aspectos de su vida. Comienza diciendo para mí, en sentido de expresar 
su pensamiento y creencia firme en cuanto a lo que supone vivir a 
Cristo. Es verdaderamente enfática la expresión puesto que piensen 
otros lo que quieran, él tiene la profunda certeza de que no existe vida 
para él que no sea Cristo. De otro modo, no hay vida digna de llamarse 
de ese modo que aquella que se centra, subsiste, se establece, se orienta 
y descansa en Cristo. Como dice Augusto Segovia: 

"El vivir, sentido y concepto, fuente y objetivo, tarea de la 
vida, el vivir en sus aspectos de apostolado, de sufrimiento y de 
peregrinación sobre la tierra, en una total consagración a Él, 
principio y motor de sus acciones "35• 

Cristo se hace para Pablo esencia, fundamento y objetivo de la 
vida cristiana. La verdad es contundente y amplia. Todo cuanto tiene 
que ver con salvación, santificación y esperanza descansa y se sustancia 
en Cristo, de ahí que no sea posible la vida cristiana sino en Cristo. 

35 Augusto Segovia. Carta a los Filipenses. Madrid 1965. Pág. 746. 



112 FILIPENSES 1 

Jesucristo es primeramente razón de vida. Por Él y en Él se recibe 
la vida eterna y el poder para vivir conforme a ella. Es el dador y 
mediador para vida, ya que sólo en Él estaba la vida (Jn. 1 :4). Se trata 
de la vida divina ampliamente participada, en el sentido de que serían 
revelación directa a los hombres de la existencia y omnipotencia de 
Dios (Ro. 1: 19-22). De ahí que la luz de vida que les llega a los hombres 
los.conduce al Salvador, el Verbo encamado introducido en la esfera de 
los humanos para realizar la obra redentora que permita a estos un 
encuentro con Dios en vida, recibiendo por fe la vida eterna, posesión 
exclusiva de Dios (Jn. 3: 16). Sin embargo, debe tenerse en cuenta que la 
noción de vida en el Evangelio, pertenece a la esfera de lo divino y 
nunca de lo creado. La importancia del tema hace preciso que nos 
detengamos un momento en esta verdad. 

Cuando el apóstol dice que para mí el vivir es Cristo, tiene que 
referirse primeramente a la experiencia de recepción de la vida eterna 
que está en la unión vital con el Salvador. Volverá más adelante a 
reflexionar sobre esto (2:6-11). Pero ya aquí anticipa la deidad de que es 
vida y se hace vida eterna en el creyente, esto significa que Cristo es 
antecedente a todo y en vinculación con Dios, presentándolo como 
unido al Padre, puesto que el aspecto de otorgar vida corresponde 
esencialmente a la deidad, sólo Dios puede dar vida, porque es vida en 
Sí mismo. La vida no es algo que fue traído a la existencia, aunque 
ciertamente se manifiesta en ello, sino que debe considerarse como 
procedente del Creador, que se hace también salvador de los pecadores, 
en quien estaba la vida. Esta expresión significa que desde toda la 
eternidad, hasta el presente y el futuro, la vida residía en Cristo que es 
el Verbo encamado. En Él estaba la vida, no solo como vida residente, 
sino como vida personal e inmanente. No es que la vida fue puesta en 
Cristo que se convierte en dador y administrador de ella, sino que Él era 
en sí mismo vida. Mientras que la vida de las criaturas llegar a ser, que 
incluye también a los ángeles, nunca llegó a ser para Cristo, puesto que 
no tiene principio. Él junto con las otras dos Personas, participan o 
comunican eternamente de la vida del Ser Divino, como hipóstasis 
personales en Él. Por tanto en Cristo la vida no era solo asiento vital, 
sino esencia en Él mismo, por eso da vida, ya que la vida y Cristo son 
inseparables. Pero, aunque la vida biológica como hombre comenzó en 
la concepción, la vida divina está en la Persona del Hijo de Dios en 
donde la humanidad de Jesús subsiste en dos hipóstasis de naturaleza, la divina 
que eternamente le corresponde porque es Dios, y la humana asumida en la 
temporalidad de las criaturas, inseparable ya definitivamente de Su Persona. 
Nótese que Pablo usa aquí el verbo sáw, vivir, que está vinculado con la palabra 
swrí, vida, que cuando se usa sin artículo hace referencia a la infinita plena, 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 113 

eterna vida del Hijo de Dios que le es propia porque es Dios. Así lo entiende y así 
lo enseña también el apóstol Juan: "Y este es el testimonio: que Dios nos ha dado 
vida eterna; y esta vida está en su Hijo" (1 Jn. 5: 11 ). De ahí que también diga 
que "El que tiene al Hijo, tiene la vida; el que no tiene al Hijo de Dios no tiene la 
vida" (1 Jn. 5: 12). Pablo enseña con la expresión del versículo que Cristo es para 
él fuente y principio causal de vida. Jesús lo promete como queda registrado en el 
Evangelio: "Y yo les doy vida eterna; y no perecerán jamás, ni nadie las 
arrebatará de mi mano" (Jn. l 0:28). Esa es la distinción que se marca en el 
versículo relativo a la vida. Es necesario entender también que aunque la vida de 
Dios es absolutamente espiritual y no hay nada fisico en ella, es desde ella que 
toda vida viene a la experiencia vital sobre el ser al que se le comunica. 

El que es vida en Sí mismo es también dador de vida eterna a todo 
aquel que cree (Jn. 3:16; 10:27-28). La recepción de la vida eterna solo es 
posible por unión vital con Cristo (1 Co. 12: 13). El resultado es natural, los 
creyentes son piedras vivas porque han sido puestos en la Piedra Viva que 
es Cristo (1 P. 2:4). Los cristianos son transformados para vida nueva (2 
Co. 15: 17). Es como si el apóstol dijese: "Yo vivo sólo para servirle a Él; 
sólo para comunión con Él; y no tengo otro concepto de vida sino es Él"36• 

Por eso Pablo dice: Para mí el vivir es Cristo. 

Pero esta razón de vida, se convierte en experiencia de vida, que 
opera en la santificación. Cristo es todo para Pablo. Es su fortaleza 
(4:13); quien permite por unión vital que pueda tener Su mismo sentir y 
Su modo de pensar (2:5-11). Además permite conocerle que no tiene 
que ver tanto con aspectos intelectuales sino vivenciales, de ahí que 
pueda decir lo que humanamente hablando no es propio del hombre 
natural: "Y ciertamente, aún estimo todas las cosas como pérdida por la 
excelencia del conocimiento de Cristo Jesús, mi Señor, por amor del 
cual lo he perdido todo, y lo tengo por basura, para ganar a Cristo" 
(3:8). La razón de vida se establece también en la relación con Dios, 
posible porque está cubierto con Su justicia (3:9). Cristo, que se ha 
hecho vida en Pablo, como ocurre también con todos los creyentes, es la 
razón y motivo del gozo (3:1; 4:4). Por tanto, la vida victoriosa en la 
santificación no es otra que vivir para Su gloria (2 Co. 5: 14), descansar 
en Él y amarle en correspondencia a Su amor (2 Co. 5:8). 

Kat -ró dno8avi::tv KÉp8oc;. Esta vida en Cristo se convierte 
también en firmeza y esperanza, ya que el morir es ganancia. Un poco 
más adelante dará la razón de esa ganancia (v. 23). Es una expresión 
semejante a la que hay en otro de sus escritos: "Pero confiamos, y más 
quisiéramos estar ausentes del cuerpo, y presentes al Señor" (2 Co. 

36 Lightfoot. Philippians. Pág. 92. 



114 FILIPENSES I 

5:8). Cristo que se hace vida, se hace también esperanza (Col. 1 :27b ). 
Las riquezas de gloria se convierten en esperanza de gloria por el hecho 
de la presencia de Cristo en el creyente, de otro modo, Cristo glorioso 
habitando en el cristiano. Como escribe el Dr. Lacueva: 

"El hecho mismo de que los fieles sean miembros del Cuerpo de 
Cr,isto, hace que la vida, ya gloriosa de Cristo, circule por nuestras 
venas con la firme, gloria esperanza, de que lo que es en la Cabeza una 
realidad consumado, lo será un día en cada uno de los miembros 
(comp. con Ef 4:13; 1Ti.1:1)"37. 

La presencia de Cristo y Su promesa es ya esperanza de gloria. 
En sus propias palabras: "Yo soy la resurrección y la vida; el que cree 
en mí, aunque esté muerto, vivirá. Y todo aquel que vive y cree en mí, 
no morirá eternamente" (Jn. 11 :25-26). La vida mortal, no solo por 
condición sino por pecado, queda resuelta en la vida eterna que es 
Cristo y en Su promesa de resurrección para vida perpetua. A la 
seguridad de vida, se une también la promesa del encuentro con el 
Señor en Su venida a buscar a Su Iglesia: "No se turbe vuestro corazón; 
creéis en Dios, creed también en mí. En la casa de mi Padre muchas 
moradas hay; si así no fuera, yo os lo hubiera dicho; voy, pues, a 
preparar lugar para vosotros. Y si me fuere y os preparare lugar, 
vendré otra vez, y os tomaré a mí mismo, para que donde yo estoy, 
vosotros también estéis. Y sabéis a donde voy, y sabéis el camino" (Jn. 
14:1-4). La vida está vinculada al Hijo de Dios, por tanto el que tiene al 
Hijo tiene la vida (1 Jn. 5:12). La seguridad de la vida eterna no está en 
una relación religiosa, sino en una relación vivencia! con Cristo. La 
esperanza está vinculada a Jesús: "Amados, ahora somos hijos de Dios, 
y aún no se ha manifestado lo que hemos de ser; pero sabemos que 
cuando él se manifieste, seremos semejantes a él, porque le veremos tal 
como él es" (1 Jn. 3:2). La esperanza está ligada también a la herencia 
de los santos en luz, posible por la unión vital con Cristo (Col. 1: 12). La 
esperanza de gloria tiene que ver también con la seguridad de la 
presentación del creyente ante Él (Col. 1 :22, 28). La esperanza de gloria 
está unida a Cristo (Ro. 5:2; 8:18-23; 1 Co. 15:12 ss.; Fil. 3:20, 21; Col. 
3:4, 24; 1Ts.2:19; 3:13; 4:13-17; 2 Ts. 1:10; 2 Ti. 1:12; 4:8; Tit. 2:13). 

Morir implica en este pasaje, no tanto la, liberación del 
sufrimiento, sino el encuentro con Cristo. Es ganancia porque trae una 
experiencia mayor de Cristo. Hasta ahora la relación es limitada pero 
entonces le veremos como Él es, de otro modo, la muerte nos introduce 
en el perfecto conocimiento de Él y en la completa unión con Él. Por 

37 F. Lacueva. Colosenses. Matthew Henry. Terrasa, 1989. Pág. 246. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 115 

eso el apóstol no dice en el versículo que Cristo es su vida, sino que, 
para él el vivir es Cristo. Por consiguiente el morir, que implica como 
demanda el aoristo de infinitivo, el estar muerto a la vida terrenal 
presente, que denota no el acto de morir en sí, sino el estado después de 
morir, que partir para estar con Cristo es mucho mejor. 

22. Mas si el vivir en la carne resulta para mí en beneficio de la 
obra, no sé entonces qué escoger. 

d 8f; 'to l;ilv f:v crapKÍ, wuw 
Pero si el vivir en carne, esto 
aíptjcroµm ou yvwpíl;w. 

escogeré no descubro. 

Notas y análisis del texto griego. 

µ01 Kapnoc; Epyou, Ka't •Í 
a mí fruto de obra, y qué 

Análisis: si, conjunción afirmativa si; of:, partícula conjuntiva que hace las 
veces de conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, 
antes bien; 'tÓ, caso nominativo neutro singular del artículo determinado el; 
t:;i¡v, presente de infinitivo en voz activa del verbo l:;áw, vivir; &v, preposición 
propia de dativo en; crcxpKÍ, caso dativo femenino singular del nombre común 
carne; 'tOU'tO, caso nominativo neutro singular del pronombre demostrativo 
esto; µot, caso dativo de la primera persona singular del pronombre personal 
declinado a mí; KCip1tÓ<;, caso nominativo masculino singular del nombre 
común fruto; spyou, caso genitivo neutro singular del nombre común 
declinado de obra; KCit, conjunción copulativa y; TÍ, caso acusativo neutro 
singular del pronombre interrogativo qué; cxiprícroµm, segunda persona 
singular del futuro de indicativo en voz activa del verbo aip&oµm, preferir, 
elegir, escoger, aquí escogeré; ou, adverbio de negación no; yvwpíl;w, 
primera persona singular del presente de indicativo en voz activa del verbo 
yvwpíl;w, dar a conocer, conocer, aprender, descubrir, reconocer, revelar, 
saber,aquidescubro. 

d 8f; •o l;ilv f:v cmpKÍ, 'tOU'to µ01 Kap7toc; Epyou, Para 
Pablo hay un dilema entre lo que debe elegir de dos cosas que son 
buenas. Por un lado está continuar viviendo en la carne, es decir, seguir 
con la vida de cada día, liberado de las ataduras de la cárcel. Por otro 
morir que es ganancia, como se ha considerado en el versículo anterior. 
Las opciones representan dos formas de vida. En la carne le permite llevar 
fruto para el Señor, ejerciendo el ministerio que le había sido encomendado. 
Su vida serviría para seguir ayudando en la obra. El fruto de su trabajo era la 
salvación de muchos y la consolidación de las iglesias. 

Kat 'tÍ aiptjcroµm ou yvwpíl~w. La decisión es dificil. La 
expresión final del versículo es también compleja en cuanto a 



116 FILIPENSES I 

traducción. Pero la idea general es que ante dos decisiones, continuar 
con vida y servir en la obra, o partir con Cristo, no sabe qué hacer. La 
entrega de Pablo al servicio es evidente, con la disposición a sufrir que 
acarrea, lo que puntualiza aún más entre escoger lo que conlleva 
sufrimiento o el encuentro definitivo con el Señor. Cada una de estas 
posibilidades reales tiene valor. Sin embargo va a establecer un 
pa~ámetro de actuación en el versículo que sigue. 

23. Porque de ambas cosas estoy puesto en estrecho, teniendo deseo 
de partir y estar con Cristo, lo cual es muchísimo mejor. 

m.:>vtxoµm fü; EK Twv oúo, •Tiv f:nt8uµíav 8xwv d~ To 
Pero estoy apremiado desde los dos, el deseo teniendo de 
civaA.ucrm Ka't cruv Xptcr•<Í) Etvm, noA.A.ó) [yap] µaA.A.ov 1 KpEtcrcrov· 

partir y con Cristo estar, porque mucho más mejor. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: crovsxoµm, primera persona singular del presente de indicativo en 
voz pasjva del verbo crovsxro, en voz pasiva sufrir, estar afligido, apremiar, 
aquí estoy apremiado; 86, partícula conjuntiva que hace las veces de 
conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; BK, preposición propia de genitivo de; 't<Úv, caso genitivo neutro plural 
del artículo determinado los; Oóo, caso genitivo neutro plural del adjetivo 
numeral cardinal dos; •iJv, caso acusativo femenino singular del artículo 
determinado la; f:nt9oµíav, caso acusativo femenino singular del nombre 
común deseo; ex(J)v, caso nominativo masculino singular del participio de 
presente en voz activa del verbo EX,(J), tener, aquí teniendo; úc;, preposición 
propia de acusativo de; •o, caso acusativo neutro singular del artículo 
determinado el; d:va/cücrm, primer aoristo de infinitivo en voz activa del 
verbo civaAÚ(J), partir, desatar, soltar, libertar, absolver, disolver, resolver un 
problema, levar anclas, aquí partir; Ka\, conjunción copulativa y; crüv, 
preposición propia de dativo con; Xptcr't<Í), caso dativo masculino singular del 
nombre propio Cristo; dvm, presente de infinitivo en voz activa del verbo 
dµí, ser, estar; nolclccí), caso dativo neutro singular del adjetivo mucho; yap, 
conjunción causal porque; µéi/c/cov, adverbio mucho, más que ante el adjetivo 
indica que el grado de Ja propiedad que expresa es alto en comparación con 
otro explícito o sobreentendido; KpEtcrcrov, caso nominativo neutro singular 
del adjetivo comparativo mejor. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 nocr(\) µa/c/cov, cuanto más, lectura en n·, F, G. 

noA.A,<\) yap, porque mucho, según, p46, 0278. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 117 

noA.A.4) yap µaA.A.ov, porque mucho más, de acuerdo con ~ 1, A, B, C, 075, 6, 
33, 81 , 104, 326, 365, 1175, 1241, 1739, 1881, vgmss. 

cruv8xoµm fü: EK -cwv óóo, Ambas cosas tienen un profundo 
atractivo para el apóstol, de ahí que diga "de ambas cosas estoy puesto 
en estrecho". La idea no es de ser oprimido por dos fuerzas contrarias, 
sino de dos cosas que le atraen y que son buenas, como si tirasen de él. 

n'¡v f:nt8uµíav EXWV de; 'tO civaA.ucrm Kat cruv Xpicr-c0 
Etvm, noA.A.0 [yap] µaA.A.ov KpEtcrcrov· Por un lado está el deseo de 
partir. El verbo civaA.ów, tiene varias acepciones entre la que está levar 
anclas, como si se tratase de un navío que está en puerto inmovilizado 
por las anclas y de pronto se levantan o sueltan y la nave comienza su 
periplo de navegación, estaba retenido y queda suelta, o también retirar 
las cuerdas de la tienda de campaña para desmontarla, que es la figura 
de la vida terrena usada por el apóstol en otro lugar (2 Ti. 4:6). Así 
también la vida del apóstol, está sujeta a las actividades y ministerio 
propias de la vida terrenal pero desea ser desatado de esa atadura para 
partir con Cristo. Pero también está el deseo de continuar para servir al 
Señor, trabajar en Su obra y edificar a los hermanos a quienes amaba. 
Pablo sabía que cuando su alma partiese de esta vida, inmediatamente 
estaría con Cristo, disfrutando de la bendición de Su presencia. Es una 
afirmación contraria a la idea que algunos sostienen de un dormir 
inconsciente del alma hasta la resurrección. Partir con Cristo es una 
experiencia real de vida a Su lado (Sal. 16:11; 17:15; Mt. 8:11; Le. 
16:25; Jn. 17:24; 1Co.13:12; 2 Co. 5:8; He. 12:23; Ap. 6:10; 20:4). No 
está pensando en la venida del Señor para buscar a Su Iglesia, sino en la 
muerte de un creyente que parte para estar con el Señor. 

Todo esto es bueno y coloca al apóstol ante un dilema que 
debiera resolver. Ambas cosas lo sitúan en estrecho. Su experiencia de 
vida en la obra iba acompañada de dificultades y sufrimientos, pero 
tenía el atractivo de cumplir la misión. Partir para estar con Cristo 
supondría ser desatado de todas las dificultades para estar para siempre 
con Él. 

24. Pero quedar en la carne es más necesario por causa de vosotros. 

•o óf: f:ntµÉvEt v [ f:v] -cij crapKt ci vayKmÓ-cEpov · 8t' úµac; . 
- pero quedar en la carne más necesario por causa de vosotros. 



118 FILIPENSES 1 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'tÓ, caso nominativo neutro singular del artículo detenninado el; 5&, 
partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con sentido 
de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; smµ&v&tv, presente de infinitivo 
en voz activa del verbo tmµ&vro, quedar, seguir, continuar, permanecer; &v, 
preposición propia de dativo en; 'tlJ, caso dativo femenino singular del artículo 
determinado la; cmp1d., caso dativo femenino singular del nombre común 
carne; <iva:yKatÓ't&pov, caso nominativo neutro. singular del adjetivo 
comparativo más necesario; fü', fonna contracta de la preposición de 
acusativo füá, por, por medio de, por causa de; úµO:c;, caso acusativo de la 
segunda persona plural del pronombre personal vosotros. 

'to fü: bnµévEt v [ f;v] •'Q cmpKt civayKatÓ'tEpov Ch' úµac;. 
Sin embargo aunque partir para estar con Cristo es lo mejor, no puede 
calificarlo de necesario, como puede hacerlo con el quedarse en la 
carne. De modo que debe elegir entre lo que es mucho o muchísimo 
mejor, y lo que es más necesario. Siguiendo con vida podrá seguir 
ayudando a los creyentes. Quedar expresa la idea de estar retenido en el 
cuerpo. Así lo deseaba por amor a la obra del Señor y a los hermanos. 
La dificil decisión de antes al no saber que debía escoger (v. 22), queda 
resuelta aquí al saber lo que era más necesario. 

25. Y confiado en esto, sé que quedaré, que aún permaneceré con 
todos vosotros, para vuestro provecho y gozo de la fe. 

Kat •ou•o nEnot8wc; oloa on µEvw Kat napaµEvw naow uµiv 
Y esto . confiando sé que quedaré y continuaré con todos vosotros 

Elt; 'ti¡V ÚµWV 7tpOK07ti¡V Kat xapav 'tllt; 7tÍCJ'tEWt;, 
para el de vosotros progreso y gozo de la fe. 

"" 
Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Ka.\, conjunción copulativa y; 'tOÜto, caso acusativo neutro singular 
del pronombre demostrativo esto; 1t&1tot0wc;, caso nominativo masculino 
singular del participio perfecto en voz activa del verbo m:í0w, estar confiado, 
estar seguro, aquí confiando; oioa., primera persona singular del perfecto de 
indicativo en voz activa del verbo oioa., saber, entender, conocer, aquí sé; on, 
conjunción que; µ&vro, primera persona singular del futuro de indicativo en 
voz activa del verbo µ&vro, quedar, permanecer, aquí quedaré; KCX.t, 
conjunción copula:tiva y; 1ta.pa.µ&vw, primera persona singular del futuro de 
indicativo en voz activa del verbo na.pa.µévro, quedar, continuar, perseverar, 
aquí continuaré; micnv, caso dativo masculino plural del adjetivo indefinido 
declinado con todos; úµ"iv, caso dativo de la segunda persona plural del 
pronombre personal vosotros; de;, preposición propia de acusativo para; 'tftV, 
caso acusativo femenino sino11Jar del artículo determinado /a: ú¡.¡,rov. caso 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 119 

genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal declinado de 
vosotros; 7tpoKo7tT¡v, caso acusativo femenino singular del nombre común 
progreso, avance; Ka.\, conjunción copulativa y; xa.pd:v, caso acusativo 
femenino singular del nombre común gozo; 'tll<;, caso genitivo femenino 
singular del artículo definido declinado de la; 7tÍcm;wr;, caso genitivo 
femenino singular del nombre común/e. 

Kat 'tOU'tO 7tE7tüt8wc; ot8a on µEVW Kat 7tapaµEvw mxcnv 
úµ'lv. En consecuencia de lo que ha dicho antes, de las valoraciones de 
dos cosas en las que debe elegir, llega a la conclusión de la seguridad de 
que va a quedar viviendo. Pablo consideraba que aún tenía por delante 
ministerio que llevar a cabo. Es interesante esta afirmación sé que 
quedaré, en contraste con aquella otra cuando ya la carrera había 
terminado para él por haber cumplido el ministerio encomendado y el 
camino no era otro que la partida para estar con Cristo (2 Ti. 4:6-7). No 
se trataba de permanecer vivo y salir liberado de la prisión, sino de 
permanecer con los creyentes en el cumplimiento de su ministerio. No 
se trataba de aliviar las dificultades, sino de servir a los hermanos. 

de; •fiv úµwv 7tpOK07tf¡v Kat xapav •ílc; 7ttO''tc(J)c;, Toda la 
situación que esperaba se cumpliera seria "para vuestro provecho y gozo 
en la fe". La visita del apóstol con su enseñanza, constituiría un verdadero 
provecho en el crecimiento y confirmación de la fe de los filipenses. Esto 
sería motivo de gozo como resultado de la aplicación de la Palabra a la vida 
de ellos. Semejante a la exposición bíblica que Cristo hizo a los discípulos 
de Emaús, que los llenó de gozo íntimo (Le. 24:32). 

26. Para que abunde vuestra gloria de mí en Cristo Jesús por mi 
presencia otra vez entre vosotros. 

'íva 'to KaúxTJµa úµwv 7tEptcrcrEÚ1J f:v Xptcr•<Í) 'IT]croG f;v 
Para que el motivo de gloria de vosotros abunde en Cristo Jesús en 
f:µol óta •ílc; f:µílc; 7tapoocríac; 7tdA.tv 7tpoc; úµac;. 

mí por mí presencia de nuevo con vosotros. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'tva., conjunción causal para que; 'to, caso nominativo neutro 
singular del artículo determinado el; Kaú:x,r¡µa., caso nominativo neutro 
singular del nombre común motivo de gloriarse, acción de gloriarse; úµwv, 
caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal declinado 
de vosotros; 7t&picrcr&Ú1J, tercera persona singular del presente de subjuntivo 
en voz activa del verbo 1t&picrcr&úw, abundar, sobrar, tener de sobra, aquí 
abunde; f.v, preposición propia de dativo en; Xpicn<\), caso dativo masculino 
sin lar del nombre ro io Cri t · '1 croo caso dativo masculí o singylar del 



120 FILIPENSES 1 

nombre propio Jesús; Ev, preposición propia de dativo en; f;µo\, caso dativo 
de la primera persona singular del pronombre personal mí; oux, preposición 
propia de genitivo por; •ilc;, caso genitivo femenino singular del artículo 
determinado la; f;µilc;, caso genitivo femenino singular del pronombre 
posesivo mía; napoucríac;, caso genitivo femenino singular del nombre 
común presencia, venida, llegada; nciA.tv, adverbio de modo nuevamente, otra 
vez; npóc;, preposición propia de acusativo con; úµac;, caso acusativo de la 
segunda persona plural del pronombre personal vosotros. 

'íva 'to Kaúx11µa úµwv nEptcrcrEÚlJ f:v Xpicr't<Í) 'I11croG f:v 
f:µo\ 8ta •fíe; f:µfíc; napoucríac; náA.tv npoc; úµac;. Hay todavía un 
propósito que llena de gozo a Pablo si se queda todavía un tiempo más y 
es que los filipenses hallarían ocasión para gloriarse. Así les hace notar 
que ellos se gloriarían más, siendo Pablo el tema o motivo de 
glorificación para ellos, es decir, aquello que daría ocasión para que se 
sintiesen gozosos y orgullosos de la situación nueva. Primeramente 
porque la presencia del apóstol nuevamente con ellos era la evidencia de 
la respuesta a sus oraciones. Por tanto, los filipenses glorificarían a Dios 
a causa de la presencia de Pablo, después de su liberación. Los 
creyentes glorificarían a Dios como agradecimiento a la respuesta de 
sus oraciones a favor del apóstol. Sería un motivo de sano orgullo para 
la congregación de ser cristianos, apreciando la grandeza y poder de 
Cristo para preservar la vida de Pablo. Por consiguiente los filipenses se 
gloriaban en Cristo que por atención a sus oraciones había preservado la 
vida del apóstol. Todo parece indicar que la firme esperanza del Pablo 
se cumplió y después de su liberación visitó a los filipenses en un viaje 
por Macedonia (1 Ti. 1 :3). Sin embargo, es de destacat que continuamente 
su vida estaba sujeta a la voluntad de Dios y sus objetivos no eran otros 
que la bendición de los creyentes y el servicio en la obra. 

1 

Exhortación a santidad de vida (1:27-28). 

27. Solamente que os comportéis como es digno del evangelio de 
Cristo, para que o sea que vaya a veros, o que esté ausente, oiga de 
vosotros que estáis firmes en un mismo espíritu, combatiendo 
unánimes por la fe del evangelio. 

Móvov d~íwc; 'tOU EuayyEAÍOU 'tOU Xptcr'tOU 7tOAt'tEÚEcr8E, 
Solamente de manera digna del evangelio de Cristo como ciudadanos 
'íva E'í•E f:A.8wv Kat l.8wv úµac; E'hE dnwv aKoúw •a 
para que sea viniendo y viendo os, sea estando ausente _ oiga _ 
n&p't úµwv, on cr'ttjKE'tE f:v f:v't nv&úµan, µiq \lfºXl:J 
acerca de vosotros que estáis firmes en un espíritu, con una alma 
cruva8A.oGv•Ec; •íJ nÍcr'tEt wG EuayyEA.íou 

luchando juntos por la fe del evangelio. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 121 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Móvov, adverbio de modo solamente; ci~íw<;, adverbio de modo 
dignamente, de manera digna; wG, caso genitivo neutro singular del artículo 
definido declinado del; eúayyeA.íou, caso genitivo neutro singular del nombre 
común evangelio; wu, caso genitivo masculino singular del artículo 
determinado el; XptO'tou, caso genitivo masculino singular del nombre propio 
declinado de Cristo; 7tOAtttÚt0'0E, segunda persona plural del presente de 
imperativo en voz media del verbo 7toA.tttúoµm, ser ciudadano, vivir como 
ciudadano, seguir determinada política, aquí como ciudadanos; 'íva, 
conjunción causal para que; ihe, conjunción copulativa sea, ya sea, sea que; 
ueo>v, caso nominativo masculino singular del participio del segundo aoristo 
en voz activa del verbo 8pxoµm, llegar, venir, regresar, aparecer, aquí 
viniendo; Ka\, conjunción copulativa y; iowv, caso nominativo masculino 
singular del participio aoristo segundo en voz activa del verbo ópá.w, ver, 
mirar, observar, aquí viendo; úµéi<;, caso acusativo de la segunda persona 
plural del pronombre personal declinado a vosotros, os; e'tte, conjunción 
copulativa sea, ya sea, sea que; cimov, caso nominativo masculino singular del 
participio de presente en voz activa del verbo &7tttµt, estar ausente, aquí que 
esté ausente, estando ausente; ciKoÚw, primera persona singular del presente 
de subjuntivo en voz activa del verbo ciKoúw, oír, escuchar, aquí oiga; ta, 
caso acusativo neutro plural del artículo definido los; 7ttpt, preposición propia 
de genitivo de, acerca de; uµrov, caso genitivo de la segunda persona plural 
del pronombre personal vosotros; O'n, conjunción que; O'ttlKEtE, segunda 
persona plural del presente de indicativo en voz activa del verbo O'tríKw, estar 
firme, aquí estáis.firmes; sv, preposición propia de dativo en; évl., caso dativo 
neutro singular del adjetivo numeral cardinal un, uno; 7tVtÚµan, caso dativo 
neutro singular del nombre común espíritu; µuj, caso dativo femenino 
singular del adjetivo numeral cardinal declinado con una; \JIUXij, caso dativo 
femenino singular del nombre común alma; O'Uva0A.ouvtt<;, caso nominativo 
masculino plural del participio de presente en voz activa del verbo O'Uva.0A.Éw, 
unirse en la lucha, luchar juntos, aquí luchando juntos; tij, caso dativo 
femenino singular del artículo determinado declinado por la; 7tÍO'tEt, caso 
dativo femenino singular del nombre común fe; tou, caso genitivo neutro 
singular del artículo determinado declinado del; súayysA.íou, caso genitivo 
neutro singular del nombre común evangelio. 

Móvov d.~iwc; 100 tuayytA.iou 100 Xptcrwu noA.t1tútcr8t, 
El estilo de vida cristiano es peculiar e irrenunciable. El testimonio 
cristiano marca diferencias con el mundo y respalda honrando la 
ciudadanía celestial (3:20). La forma de vida a la que se refiere el 
apóstol se expresa por un comportamiento correcto. El verbo 
7tOAt'tEÚoµat, tiene la connotación de ser ciudadano, vivir como 
ciudadano. Es una palabra técnica en la jurisprudencia romana, que 
regula como vivir en sociedad según la ley. Generalmente el apóstol 
usa, como era habitual entre los judíos, el verbo ntptna1gw, andar, en 



122 FILIPENSES 1 

el sentido de manifestar un determinado tipo de comportamiento que 
como quien va por un camino, se hace visible a cuantos lo ven. Aquí 
está mejor el que usa porque permite introducir una antítesis junto con 
el paralelismo entre las responsabilidades y obligaciones de un 
ciudadano romano38 y un ciudadano del cielo39 (3:20). El cristiano tiene 
por derecho ciudadanía celestial mientras transita por la tierra, dicho de 
otra , manera, es un ciudadano cristiano en una colonia romana. De 
manera que es deber moral y corresponde a la misión de testimonio que 
el comportamiento haga honor a esa condición, como si Pablo dijese: 
Solamente que seáis buenos ciudadanos como es digno del evangelio de 
Cristo. El modo de vida cotidiano debe ajustarse a su condición 
celestial. Como ciudadanos del reino de los cielos deben llevar una vida 
libre de la esclavitud pecaminosa de las tinieblas de donde fueron 
sacados (Col. 3:17). De otra manera: que las vidas de los cristianos 
respalden la dignidad transformadora del evangelio de Cristo. La 
demanda del apóstol no es un ruego que se puede rechazar, sino un 
mandamiento que debe cumplirse, ya que lo contrario se convierte en 
transgresión, puesto que el verbo que lo establece está en presente de 
imperativo. El testimonio de vida se relaciona con el evangelio de 
Cristo, que es una constante en la Epístola: Ellos llevaban tiempo 
colaborando con el evangelio (v. 5); Pablo estaba en la cárcel por la 
defensa del evangelio (vv. 7, 14); el evangelio a pesar de todo 
progresaba (v. 12). Cada creyente debe vivir ante el mundo conforme a 
lo que cree y predica, ya que "el evangelio es poder de Dios para 
salvación a todo aquel que cree" (Ro. 1: 16). El poder transformador de 
la operación de la gracia se evidencia en vidas que por el poder del 
Espíritu expresan las virtudes de Cristo (Gá. 5:22-6: 1 O). El apóstol les 
exhorta a que en todo cuanto hagan esté presente la dignidad del 
evangelio de Cristo. 

'iva EÍ'tE l;A.8wv Kat i8wv óµéic; EÍ'tE cinwv aKOÚW 'ta 7tEpt 
óµwv, Podían ocurrir dos cosas en la vida del apóstol: una en la que se 
resolviera favorablemente el juicio a que estuvo sometido, lo que le 
daría libertad y podría acudir a visitar a los filipenses; otra que tuviese 
que permanecer ausente de ellos. En cualquiera de ellas lo que desea es 
oír acerca de los creyentes en Filipos. Su amor le impulsa a añorarlos y 
su deseo sería estar con ellos sin necesidad de escribirles. Pero, sea cual 
sea la situación, presente o ausente, pueda oír que están viviendo 
conforme a lo que acaba de escribirles. 

38 Civis romanus. 
39 Civis caelestis. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 123 

on cr•tjKE'tE f.v f:v't nvEÚµan, Su deseo personal descansa en 
dos formas visibles de vida cristiana que desea para los hermanos en 
Filipos. La primera tiene que ver con la unidad entre ellos. Pablo pasa 
del futuro de gloria al que se ha referido al presente en la iglesia. Este 
deseo se expresa aquí como la manifestación de firmeza en un mismo 
espíritu. Sin duda se aprecian ciertas diferencias entre ellos, 
especialmente marcadas por el conflicto entre Evodia y Síntique (4:2). 
Si todos ellos eran de un mismo espíritu, la armonía entre ellos sería la 
forma natural de relación. Mantener la unidad de la iglesia en el vínculo 
de la paz es un asunto prioritario (Ef. 4:3). El evangelio proclama la 
realidad de un cuerpo en Cristo, y la conducta cristiana debe procurar el 
mantenimiento de la unidad por la que el Señor oró al Padre (Jn. 17:20-
23). Es necesario entender que no se trata de una unidad que ha de ser 
suscitada o conseguida por ellos, sino tan solo conservarla, 
salvaguardarla y aun protegerla, porque no siendo de ellos se les ha 
entregado como un tesoro procedente de la gracia y del propósito 
eterno, expresado en el misterio revelado por los santos apóstoles y 
profetas (Ef. 3:5). La unidad de la iglesia es obrada por el Espíritu 
Santo, que también la conserva inquebrantable. La única forma de 
mantener esa unidad en la experiencia de vida de los creyentes y de la 
Iglesia, está en el poder del mismo Espíritu que la hace posible y que 
actúa en el espíritu de los creyentes para generar en cada uno el mismo 
deseo de unidad. No guardar la unidad como elemento prioritario es no 
conservarse en la dignidad del evangelio, y en la vocación a la que Dios 
ha llamado a cada creyente. Por eso estuvo orando antes para que los 
filipenses progresen hacia la madurez espiritual. Un niño en Cristo no 
está en condiciones de mantener solícitamente la unidad del Espíritu, 
generando contiendas y conflictos que impiden mantenerla en el vínculo 
de la paz. Cuando se rompe la unidad se rompe también la paz, de otro 
modo, la lucha contra la paz es una lucha contra la unidad. La unidad 
entre creyentes es una de las más importantes condiciones para recibir 
las bendiciones de Dios (Sal. 133: 1-3). La indisposición contra la 
unidad puede ser juzgada por Dios con resultados altamente drásticos, 
como enfermedad física, impedimento para asistir a las reuniones de 
creyentes e incluso la muerte física, como ocurrió en el caso de los 
divisionarios en Corinto (1 Co. 11 :30). 

µu~ \j/UX'ÍJ cruva8AOUV'tEc; •íJ 1tÍO"'tEt 'tOU EuayyEAÍOU. Pero, 
además de la unidad, habla también de unidad de propósito, al referirse 
a una lucha común: "Combatiendo unánimes por la fe del evangelio". 
La idea es de manifestar un mismo propósito, en razón de tener todos un 
pensamiento común. Combatir reclama con la unidad de propósito, la 
unidad de acción. No se trata de un combate contra un enemigo, sino 



124 FILIPENSES 1 

por la fe, es decir, en la defensa de la fe proclamada en el evangelio. 
Tiene que ver con divulgar con denuedo la verdad del evangelio, sin 
adulterio, sin limitaciones y sin ampliaciones a toda criatura. Es la 
defensa de la fe contenida en el evangelio, o mejor, la fe, que es el 
evangelio. La forma en que puedan luchar unidos depende directamente 
de estar firmes en un mismo espíritu. El verbo cruva8A.Éw, expresa la 
idea. de participar juntos, ayudándose mutuamente. Al igual que un 
ejército que marcha unido y con el mismo propósito puede conseguir la 
victoria, así también los creyentes unidos pueden mantenerse en la 
posición de victoria que les permita proclamar el evangelio de Cristo. El 
apóstol establece un llamamiento solemne a la unidad de propósito, de 
impulso y de objetivos. 

28. Y en nada intimidados por los que se oponen, que para ellos 
ciertamente es indicio de perdición, mas para vosotros de salvación; 
y esto de Dios. 

Kat µi¡ 1nupóµEvot EV µ11ÓEVt únó twv dvnKEtµÉvwv, iínc; E<J'ttV 
Y no intimidados en nada por los que se opon,en, 

auwtc;1 EVOEl~tc; dnwA.dac;, úµwv of; <Jú.l't11Ptac;, 
para ellos indicio de perdición, pero para vosotros de salvación, 
dnó ewG· 
de Dios. 

Notas y análisis del texto griego. 

lo cual es 
Kat wGto 

y esto 

Análisis: Kat, conjunción copulativa y; µi¡, partícula que hace funciones de 
adverbio de negación no; 7ttupóµevot, caso nominativo masculino plural del 
participio de presente en voz pasiva del verbo 7ttÚpoµm, asustarse, tener 
miedo, atemorizarse, intimidarse, aquí intimidados; &v, preposición propia de 
dativo en; µ118evt, caso dativo neutro singular del pronombre indefinido nada; 
Ú7tÓ, preposición propia de genitivo por, por causa de, de parte de, por acción 
de; ·rcov, caso genitivo masculino plural del artículo determinado los; 
ávnKetµÉvwv, caso genitivo masculino plural del participio de presente en 
voz media del verbo ávnKeÍµat, oponerse, ser enemigo, aquí que se oponen; 
TÍ'n<;, caso nominativo femenino singular del pronombre relativo la que, la 
cual; ecr'ttV, tercera persona singular deJ presente de indicativo en VOZ activa 
del verbo dµí, ser, estar, aquí es; mhol:c;, caso dativo masculino de la tercera 
persona plural del pronombre personal declinado a ellos, para ellos; €v8ei~t<;, 
caso nominativo femenino singular del nombre común indicio, evidencia; 
Ú7twA.d.ac;, caso genitivo femenino singular del nombre común declinado de 
perdición; úµwv, caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre 
personal declinado a vosotros, para vosotros; fü:, partícula conjuntiva que 
hace las veces de conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y 
por cierto, antes bien; crw.-r¡pím;, caso genitivo femenino singular del nombre 
común declinado de salvación; Kat, conjunción co_pulativa y; toÜto, caso 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 125 

nominativo neutro singular del pronombre demostrativo esto; á.no, 
preposición propia de genitivo de; E>EOu, caso genitivo masculino singular del 
nombre divino Dios. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 fírn; t':c:nlv au-ró'í~, lo cual es para ellos, lectura atestiguada en 11\, A, B, C, 
o*, F, G, 0278, 33, 81, 365, 1175, 1241, 1739, 1881 , 2464, lat. 

auwi:~ µi:v t':cr-rlv, para ellos ciertamente es, según se lee en K, L, 630, ID. 

t':cr-rlv auwi:~ µi:v, es para ellos ciertamente, como se lee en D1, P, 'I', 075, 
104, 1505. 

Kat µT¡ nrnpóµEvo1 EV µr¡8Evt, Los filipenses, como la 
mayoría de los creyentes o las iglesias, estaban rodeados de enemigos 
que luchaban contra ellos para impedir la propagación del evangelio. 
Esto ocasionaba a veces grandes persecuciones que podían llenar de 
temor a los cristianos. Es cierto que muchas veces se considera que un 
acto de temor es evidencia de falta de fe, pero suele decirse esto cuando 
no se está pasando por situaciones de violencia e incluso de muerte. No 
debe olvidarse que el apóstol estaba encarcelado por causa del 
testimonio del evangelio. Los cristianos son llamados a dejar de estar 
aterrorizados, atemorizados, en general a sentir miedo de aquellos que 
se oponen al evangelio. Ante los tales se requiere intrepidez en lugar de 
temor. Nótese que el apóstol elimina en esto cualquier tipo de 
persecución que pueda atemorizar al usar el pronombre indefinido nada, 
esto es, no atemorizados por nada. Esta expresión la usó antes (v. 20) 
para referirse a la seguridad que tenía de que nada podía avergonzarlo, 
aquí la demanda es a no asustarse en nada, o por nada. Era habitual 
usarla para referirse a un caballo que se sobresaltaba y asustaba ante 
algo inesperado. Los conflictos espirituales, las persecuciones, las 
afrentas, los daños vienen inducidos por los oponentes espirituales que 
batallan contra el creyente. En otro lugar se advierte que "no tenemos 
lucha contra sangre y carne, sino contra principados, contra 
potestades, contra los gobernadores de las tinieblas de este siglo, 
contra huestes espirituales de maldad en regiones celestes" (Ef. 6: 12). 
Los hombres que se oponen, las autoridades que encarcelan son 
movidas por Satanás y sus huestes, a quienes se califica de huestes 
espirituales de maldad. Estos que están al servicio de los demonios y 
bajo su control, lo hacen desde un orden cósmicamente dañino y 
pecaminoso establecido por Satanás en oposición al orden divino. 
Satanás como príncipe del poder del aire, controla todo el cosmos y 
reparte sus fuerzas como él quiere. Debe tenerse en cuenta que aunque 



126 FILIPENSES 1 

está derrotado, todavía sigue ejerciendo autoridad sobre los reinos de la 
tierra y él los da a quien quiere (Le. 4:6). El mundo entero, todo el 
sistema de oposición a Dios establecido en la tierra, está bajo el maligno 
(1 Jn. 5: 19). Satanás como usurpador no aceptó la derrota de la Cruz, ni 
ha sido atado para que no ejerza su autoridad perversa, de modo que 
continua actuando como siempre lo hizo: contra Dios y Su pueblo. Una 
de las artimañas diabólicas es producir temor en el creyente de manera 
que el evangelio no se proclame y la obra de Dios se detenga. El 
creyente no debiera atemorizarse por quien ha sido derrotado, estando 
seguro de que ha sido puesto en una posición segura de victoria en 
Cristo. Es como un león atado que puede rugir pero no puede alcanzar 
para devorar. El enemigo de Dios, el adversario del creyente ha sido 
definitivamente derrotado, de modo que no hay razón para atemorizarse. 

úno -rwv civ-rtKEtµÉvwv. El apóstol hace referencia a los que se 
oponen. No hay sino una alusión genérica sin precisar a quienes está 
señalando. La acción de producir temor viene en ocasiones de la acción 
directa de los demonios sin necesidad de un intermediario, cuya batalla 
contra los cristianos es una de sus perversas actividades, como se ha 
considerado en el párrafo anterior. Pudiera tratarse también de los no 
regenerados, es decir de los que no han creído y que se oponen a la fe 
atacando a los que la sostienen y luchan para mantener su pureza ( 1 Ti. 
1:10-11), para éstos, la doctrina de la Cruz es locura (1 Co. 1:18; 2:14). 
También pudiera referirse a los falsos maestros, que de forma inspirada 
describe tanto a ellos como a sus acciones, Judas en su epístola (Jud. 3-
16). Acaso estuviese pensando en los creyentes carnales que no sufren 
la sana doctrina (2 Ti. 4:3). Muchos de estos no están en el mundo, 
fuera del lugar donde se congregan los cristianos, sino en la misma 
congregación luchando desde el interior. Estos son "los que causan 
divisiones y tropiezos en contra de la doctrina que vosotros habéis 
aprendido" (Ro. 16: 17) El apóstol advierte que no debe sorprendemos esto y 
que "el que quiera vivir piadosamente en Cristo Jesús padecerá 
persecución" (2 Ti. 3: 12). En cualquier caso la responsabilidad del creyente 
consiste "en nada temerosos", lo que equivale a estar dispuestos a sufrir, 
incluyendo la disposición a dar la propia vida (Ap. 2: 1 O). 

fínc; E<Htv mhol:c; EVOEt~tc; anwA.dac;, La oposición contra el 
evangelio es señal evidente de perdición. Pudiera aplicarse, a primera 
vista, a la oposición natural por rebeldía de los que no son creyentes. Su 
afán de oponerse al evangelio manifestaría su condición de perdidos. 
Sin embargo, no habla de perdidos sino de perdición, o de pérdida para 
quienes están controlados por Satanás y viven en el poder del pecado. 
Pablo se está refiriendo a derrota, es decir, a los que pierden aquello 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 127 

que están intentando conseguir. Los que se oponen no conseguirán su 
propósito con la oposición, sino que perderán en su intento. La 
oposición es indicio, señal inequívoca, de su fracaso. 

úµwv Oi; <JúHl']píai;, Por el contrario la valentía y firmeza es 
indicio de triunfo: "Mas para vosotros de salvación". Primeramente al 
evidenciar la realidad de la salvación por el compromiso de la defensa y 
extensión del evangelio. En segundo lugar evidencia el triunfo del 
creyente en la lucha espiritual. 

Kal 'tofrrn dno E>wfr Finalmente, la gloria del triunfo no es de 
los creyentes sino de Dios. Es Él quien conduce al creyente en triunfo 
en Cristo Jesús (2 Co. 2:14). Posicionado en Cristo la victoria de Él es 
también victoria del que cree en Él. El triunfo es de Cristo, el creyente 
unido a Él triunfa en Él y por Él. Las armas para la victoria proceden de 
Dios que las ha dado a cada creyente para que pueda resistir a las 
fuerzas de maldad. Así se enseña: "Vestíos de toda la armadura de Dios 
para que podías estar firmes contra las asechanzas del diablo" (Ef. 
6: 11 ). La fidelidad, que es la manifestación visible de la fe en el 
conflicto, es también un don divino (Gá. 5:22). Dios genera el deseo de 
resistir sin atemorizarse y da la capacidad para conseguirlo (2:13). 

Exhortación a una vida comprometida (1 :29-30). 

29. Porque a vosotros os es concedido a causa de Cristo, no sólo que 
creáis en él, sino también que padezcáis por él. 

on uµiv txapícreri •o únf;p Xptcrwu, ou µóvov •o di; 
Porque a vosotros fue dada la gracia - en pro de Cristo, no sólo en 
au•ov mcr•i:úi:iv dlvlva Kal •o únf;p auwu nácrxi:iv, 

Él creer, sino también - por Él padecer. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: on, conjunción causal porque; uµtv, caso dativo de la segunda 
persona plural del pronombre personal declinado a vosotros; f.:xapícr0r¡, 
tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en voz pasiva del 
verbo xapíl;oµm, dar, regalar, conceder, aquí fue dada la gracia; -ró, caso 
nominativo neutro singular del artículo determinado lo; Ú7ti:p, preposición 
propia de genitivo por, a favor de, en pro de Xpu:ri:oG, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio Cristo; oú, adverbio de negación no; 
µóvov , adverbio de modo solamente, sólo; 'tÓ, caso- nominativo neutro 
singular del artículo determinado lo; Eic;, preposición propia de acusativo en; 
aúi:óv, caso acusativo masculino de la tercera persona singular del pronombre 

er nal él; tcri:eú t v resente e · activa del verbo 



128 FILIPENSES 1 

mcrtsúw, creer; aJ..J..d, conjunción adversativa sino; Kat, adverbio de modo 
también; to, caso nominativo neutro singular del artículo determinado lo; 
únsp, preposición propia de genitivo en pro de, a favor de, por; mhou, caso 
genitivo masculino de la tercera persona singular del pronombre personal él; 
nácrxsiv, presente de infinitivo en voz activa del verbo nácrxw, sufrir, 
padecer. 

on úµt:v EXapícr811. La construcción de la primera parte de la 
oración resulta un tanto dificultosa. El apóstol hace referencia a 
concesiones que Dios hace a los creyentes en Filipos, aunque es para 
todos en general. Lo que sigue es un regalo de la condescendencia 
divina en la gracia, como se aprecia por el uso del verbo xapísoµm, 
dar, regalar, conceder, que procediendo de Dios debe entenderse como 
os fue dada la gracia. Esta acción divina no es para salvación, ya que 
está hablando a quienes son salvos, sino para capacitación al 
sufrimiento por Cristo y a los conflictos que se han mencionado en los 
versículos anteriores. Con todo no puede dejarse de apreciar que la 
oposición y los problemas son evidencia de la salvación de los 
filipenses, que proviene de Dios. El sentido del versículo debe tomarse 
uniéndolo a los anteriores, especialmente al último, de manera que 
Pablo está diciendo a los creyentes que la prueba de que Dios los ha 
salvado es que son pueblo Suyo, como ha determinado para todos los 
salvos (Jn. 1: 12; 1 P. 2:9), eso significa irremediablemente la 
manifestación de conflictos por ser el pueblo de Dios en un mundo 
opuesto a Él. Es lo que el apóstol Pedro enseña cuando dice: " ... mas si 
haciendo lo bueno sufrís, y lo soportáis, esto ciertamente es aprobado 
delante de Dios. Pues para esto fuisteis llamados, porque también 
Cristo padeció por nosotros, dejándonos ejemplo, para que sigáis sus 
pisadas" (1 P. 2:21). 

'tÓ únf:p Xptcrt00, El problema de traducción y, por tanto, de 
interpretación está en esta expresión que literalmente equivale a del por 
Cristo. Algunos complementan la traducción con el verbo estar, y 

l d " . C . ,,40 E tras a an: pues se os otorgo, en cuanto a estar por rzsto . n ese 
sentido la concesión tiene que ver con todo cuanto se produce en el 
ámbito de la vida en Cristo, que comprende también el sufrir por Él. Así 
se puede traducir el versículo: "porque a vosotros se os dio la gracia 
de, por Cristo, no sólo creer en Él, sino también padecer por Él". Sobre 
esta construcción escribe el Dr. Fee: 

"Lo que más sorprende aún para el lector griego, que además no 
podemos reflejar bien en las traducciones castellanas, es el enorme 

40 Entre otros F. Lacueva, o.e., pág. 202. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 129 

Cristo-centrismo de esta proposición, un énfasis surgido en parte de un 
extraño rasgo estilístico, que probablemente se deba a que la carta fue 
dictada. Para ser que Pablo tenía en mente dictar el sujeto ('sufrir por 
Cristo') inmediatamente después del verbo ('se os ha concedido'). Pero 
cuando llegó a 'por amor de Cristo', se detuvo para introducir la 
proposición 'no solo creer en Él', queriendo enfatizar el sufrimiento de 
los filipenses por causa de Cristo, pero dentro del contexto de lo que 
acababa de decir sobre su salvación "41 • 

Esto permite entender que la gracia no solo concede la salvación, 
sino que también permite el sufrimiento por Cristo. Todo esto dentro de 
la identificación con Él, de ahí la expresión "de por Cristo", que 
comprende en Él todo lo que tiene que ver con la vida del creyente. 

ou µóvov TO ei<; auTov mcr'teÚetv. El primer don de la gracia 
es creer en Jesucristo. Creer equivale a depositar la fe en el Salvador y 
entregarse a Él. La fe que salva proviene de la gracia (Ef. 2:8). La causa 
y la razón de la salvación es la gracia, ya que es por la gracia que 
también Cristo vino al mundo con un propósito definido: "para que por 
la gracia de Dios gustase la muerte por todos" (He. 2:9). En la 
economía de la salvación, junto con la gracia está la fe, como 
instrumento para alcanzar la salvación. Ambas cosas, tanto la gracia 
como la fe, son un don divino. La fe es el medio pero nunca la causa de 
la salvación. No se lee en ningún lugar de la Biblia que somos salvos a 
causa de la fe, sino por medio de ella. Dios que da todo cuanto es 
necesario para la salvación, como el Salvador, la obra salvadora (Gá. 
4:4), la gracia de Su don, da también el medio para apropiamos de ella 
que es la fe. Algunos en su afán humanista afirman que en la salvación 
hay dos partes: por un lado la parte de Dios que es la gracia y por otra la 
parte del hombre que es la fe. Es verdad que la responsabilidad de 
ejercer la fe y, por tanto, de creer es del hombre, sin embargo la fe, tanto 
en el inicio para justificación como en el progreso para santificación 
depende enteramente de Dios. Ninguna obra humana o que surja del 
poder del hombre puede estar en la realización, concesión y aplicación 
de la salvación porque ésta es sólo de Dios (Sal. 3:8; Jon. 2:9). La 
salvación del hombre obedece a una amplia operación de la gracia, que 
incluye el llamamiento del Padre, la capacitación del Espíritu y la 
recepción del pecador que acude a Cristo (1 P. 1 :2). Esta es la razón de 
la primera manifestación del regalo de la gracia, que Dios ha hecho 
todo cuanto es necesario para que pueda ser salvo. En el acto de la fe se 
produce la vinculación con Cristo en una operación del Espíritu ( 1 Co. 

41 Gordon D. Fee. o.e., pág. 233. 



130 FILIPENSES 1 

12:13). El desarrollo de la vida cristiana que permite vivir a Cristo, es 
realidad en la esfera de la gracia. 

a),).,,a Kat 1'0 ll7tEp mhou 7táO'XEtV, El segundo don de la 
gracia es el padecer por Él. La gracia concede la identificación con 
Cristo, por tanto, traerá aparejado el sufrimiento por fidelidad al Señor. 
Esto forma parte del vivir a Cristo, como afirma el apóstol Pedro (1 P. 
4:1-4). El sufrimiento hace partícipe al creyente en los sufrimientos de 
Cristo: "Amados, no os sorprendáis del fuego de prueba que os ha 
sobrevenido, como si alguna cosa extraña os aconteciese, sino gozaos 
por cuanto sois participantes de los padecimientos de Cristo, para que 
también en la revelación de su gloria os gocéis con gran alegría" (1 P. 
4:12-13). El apóstol dirá también que sus sufrimientos conducían a 
completar lo que faltaba de las aflicciones de Cristo por Su cuerpo, que 
es la Iglesia (Col. 1 :24). La gracia da el poder y marca el límite a la 
prueba (Sal. 55:22; 1 Co. 10:13). El sufrir por Cristo es riqueza para el 
creyente (Stg. 1 :2, 12). No se trata de un castigo por mala conducta, 
sino del más digno de los sufrimientos (Hch. 5 :41 ). 

No siempre se tiene en cuenta la bendición que la gracia otorga 
en medio del sufrimiento. Hendriksen da una relación de esto: 

"Acerca a Cristo al alma cristiana (He. 13:13; Job 42:5, 6; Sal. 
119:67; 2 Co. 4:10; Gá. 6:17; He. 12:6). 

Produce seguridad de salvación (1P.4:14; cf Jn. 15:19-21). 
Tendrá recompensa en la gloria (Ro. 8: 18; 2 Co. 4: 17; 2 Ti. 

2:12; 4:7, 8; 1 P. 4:13). 
Es un medio de ganar a un incrédulo para Cristo y fortalecer a 

un hermano en /aje (Fil. 1:12-14). 
Conduce a la frustración de Satanás y a la glorificación 

deDios (Hch. 9: 16) "42. 

El apóstol recuerda que la gracia concede la salvación y otorga la 
capacidad para sufrir por Cristo en la vida de santificación. 

30. Teniendo el mismo conflicto que habéis visto en mí, y ahora oís 
que hay en mí. 

•Óv mhóv ciywva EXOV't'E~, oiov E'íóE't'E f:v f:µo1 Kat vuv aKoÚE•E 
La misma lucha teniendo, la cual visteis en mí y ahora oís 
f:v f:µoí. 
en mí. 

42 G. Hendriksen. o.e., pág. 104. 



SALUDOS, GRATITUD E INFORMES 131 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: -róv, caso acusativo masculino singular del artículo determinado el; 
mhóv, caso acusativo masculino singular del pronombre intensivo mismo; 
d.ywva, caso acusativo masculino singular del nombre común lucha, conflicto; 
&xov-ri::<;, caso nominativo masculino plural del participio de presente en voz 
activa del verbo &x.w, tener, aquí teniendo; oiov, caso acusativo masculino 
singular del pronombre relativo el que, que, el cual; E'íoi::-ri::, segunda persona 
plural del segundo aoristo de indicativo en voz activa del verbo ópciw, ver, 
mirar, observar, aquí visteis; &v, preposición propia de dativo en; &µo\, caso 
dativo de la primera persona singular del pronombre personal mí; Kat, 
conjuncíón copulativa y; vuv, adverbio de tiempo ahora; d.11:0ÚE'tE, segunda 
persona plural del presente de indicativo en voz activa del verbo ciKoúw, oír, 
aquí oís; &v, preposición propia de dativo en; &µo\, caso dativo de la primera 
persona singular del pronombre personal mí. 

-rov mhov ciywva Exovn:c;, La experiencia de los filipenses, es 
la de todos los cristianos, incluyendo la del apóstol. El conflicto es el 
mismo. La palabra griega ciycúv, se usa para referirse a una lucha 
intensa, de ella deriva la castellana agonía. Este conflicto es común, en 
mayor o menor grado, a todos los que han creído en Cristo, ya que Él 
dijo que "en el mundo tendréis aflicción" (Jn. 16:33). 

o'íov EíOE'tE f:v f:µol. Los filipenses habían presenciado el 
conflicto en la vida de Pablo. Ellos habían sido testigos de sus muchos 
problemas en la fundación de la iglesia (Hch. 16), por tanto, no podían 
ser sorprendidos por las dificultades que sobreviniesen a causa de 
Cristo, puesto que el apóstol que Jesús había designado para llevar el 
evangelio, había sufrido en el tiempo de su ministerio entre ellos. No 
era un relato que habían oído, sino algo que presenciaron 
personalmente. 

Kat VUV aKOÚE'tE f:v f:µoí.Las nohc1as que ellos deseaban 
recibir sobre el estado de Pablo, le son trasladadas en una breve frase: 
''.Y ahora oís que hay en mi". La lucha y las dificultades solo terminan 
en el traslado del creyente a la presencia de Dios en su partida para estar 
con Cristo (v. 21, 23). Tenían conocimiento de la situación del apóstol y 
el conflicto continuaba. Bien por la lectura de la Epístola o al escuchar 
a Epafrodito, sabrían que la lucha continuaba. Es lo natural en la 
experiencia del cristiano. 

Será bueno tomar rápidamente alguna de las muchas lecciones 
personales que están en el capítulo, sin excluir a otras muchas que 
pueden determinarse también, y sin considerar las que siguen como más 



132 FILIPENSES I 

importantes que las que no se han considerado. Todo el contenido de la 
Epístola es de importancia capital. 

La vida cristiana discurre en identificación con Cristo. No es 
simplemente hablar de Cristo, sino vivir a Cristo ( 1 :21 ). El creyente 
debe manifestar una vida comprometida en una entrega incondicional a 
Cristo como Señor. No es posible entender la vida cristiana en otra 
esfera que no sea la de la humildad personal, agradeciendo la obra de 
gracia que actuó en cada uno para salvación. De ahí que el gozo y la paz 
también manifestaciones naturales de esta forma de vida, ya que tanto lo 
uno como la otra son el resultado de la operación del Espíritu Santo en 
el corazón. El amor debe manifestarse como motor principal en el 
impulso de las acciones del día a día de cada creyente. En esta forma de 
vida, hay dos asuntos que se revelan. Primeramente la seguridad de 
salvación y la certeza de gloria. En segundo lugar la vida de santidad 
que glorifica a Dios. Además el cristiano está llamado a llevar fruto y el 
propósito de Dios es que ese fruto sea abundante. Sin embargo no es 
posible la vida fructífera sin la vinculación con Cristo (Jn. 15 :2). La 
obra de Dios sólo la puede hacer Dios, nosotros tenemos la bendición de 
ser instrumentos en Su mano para hacer lo que Él nos indica, pero es 
claro que "separados de mí, nada podéis hacer" (Jn. 15:5). 

Tres características del cristiano se aprecian en el estudio del 
pasaje: a) Tenacidad. Vida que permanece firme como corresponde a 
ciudadanos celestiales. En ella se mantiene tenazmente el terreno de 
victoria en el que hemos sido colocados. b) Unidad. La lucha unánime 
indica la realidad de la unidad interna por el Espíritu (v. 27). La unidad 
es esencial en la manifestación del testimonio ante el mundo. Una de las 
necesidades urgentes es que cada uno mantenga el compromiso de 
unidad, que no es del hombre sino del Espíritu. Luchar contra la unidad 
es luchar directamente contra Dios que la ha establecido. c) Intrepidez. 
Una vida sin temor. Una vida que no se amilana ante el sufrimiento por 
el evangelio de Jesucristo. El creyente considera las aflicciones en la 
esfera del testimonio como una concesión de la gracia en identificación 
con Cristo. No busca el sufrimiento pero no se apoca ante él. Los 
denuestos y vituperios han sido constante en la vida de Jesús, por tanto 
quien vive Su vida no debe esperar la liberación de ellos. 



CAPÍTULO 11 

EL SENTIR DE CRISTO. 

Introducción. 

Pablo formuló lo que debe ser la razón y esencia de la vida 
cristiana cuando escribió: "Para mí el vivir es Cristo" (1 :21 ). Tal 
afirmación, trasladada al modo de vida, debiera producir la 
manifestación visible de la identificación con Cristo. Lo que fue el 
modo de vida de Jesús de Nazaret, debe ser el modelo de vida y la 
manifestación vivencial de cada seguidor Suyo. Cristo no sólo es la 
razón, sino también la causa de la nueva vida del creyente (Gá. 2:20). 

Una de las virtudes cristianas principales en la manifestación de 
la vida nueva es la humildad. Sin embargo, es algo que choca 
frontalmente con la naturaleza adámica caída y heredada por cada ser 
humano, en ella el yo condiciona y supedita toda la experiencia de vida. 
En el yo se asienta la arrogante grandeza de un concepto personal 
equivocado que impide la entrega hacia los demás, y la aceptación 
voluntaria y sin reservas de darse a favor de otros. Sin embargo, la 
humildad es el único modo de poder ser un instrumento útil en manos 
del Señor, y el único modo en que se puede estar en Su complacencia y 
comunión (Is. 66:2). 

La falta de humildad en algunos de la iglesia en Filipos estaba 
produciendo serias dificultades en la congregación (4:2). Pablo formula 
un admirable llamamiento a la humildad y unidad como medio de 
resolver dichos conflictos. Para ello pone como ejemplo a Cristo 
mismo. Nuevamente el sentido cristológico de la Epístola se hace 
evidente. El núcleo de este escrito es Cristo y Su obra Las bendiciones 
recibidas y experimentadas por los cristianos son el resultado de una 
obra de gracia hecha por el Señor, en la más profunda experiencia, no 
sólo de humildad, sino de humillación. Aquellos habían recibido 
bendiciones de Dios que el apóstol señala: consuelo, amor, comunión 
del Espíritu y afecto entrañable (v. 1), por lo tanto, puede pedírseles que 
manifiesten unidad, humildad y dedicación a otros, como respuesta a lo 
recibido por gracia (vv. 2-4). 

Este modo de vida se manifiesta absolutamente en Cristo, a quién 
debe ver el cristiano continuamente, como referencia de conducta y 
modo de vida. Pablo les recuerda la grandeza de la humillación del 
Señor (vv. 5-8), para hacerles sentir que si Él se humilló de tal manera, 



134 FILIPENSES 11 

los creyentes deben hacerlo en esa medida. Si Él fue obediente hasta el 
extremo de dar Su vida, Sus seguidores deben obedecer en todo cuanto 
establece la Palabra. Además, con la enseñanza sobre la exaltación del 
que se había humillado ( vv. 9-11 ), el apóstol conduce a la confianza que 
cada creyente recibirá de Dios la recompensa en el tiempo adecuado. 

El llamamiento a la humildad considerado a la sombra de la 
humillación del Señor, quien no estimó Sus derechos eternos como 
Dios, sino que en un acto de entrega voluntaria descendió hasta lo más 
bajo para hacer posible la obra de redención, tiene que producir 
consecuencias en quienes le han recibido como Salvador y le tienen 
reconocido como Señor. El apóstol invita a asumir la forma de 
pensamiento de Jesús (v. 5). Después de la doctrina sobre el descenso y 
exaltación de Jesucristo a la diestra de Dios, el apóstol hace una 
aplicación práctica a la vida de cada uno de los lectores de la Epístola. 
Es un llamamiento para asumir la responsabilidad en la vida de 
santificación (v. 12), teniendo en cuenta que las dificultades que ello 
conlleva son suplidas por el poder que Dios comunica para la 
efectividad del compromiso (v. 13). Enlazando con todo ello, el apóstol 
formula un llamamiento a una vida de testimonio intachable delante de 
Dios y de los hombres, manifestando visiblemente lo que es natural en 
el cristiano, como testigo de Cristo, brillando con la luz del Señor en 
medio de una sociedad entenebrecida (vv. 14-16). El propio apóstol 
aporta su ejemplo de compromiso que complementa la enseñanza dada 
y las demandas establecidas (vv. 17-18). 

En el párrafo final (vv. 19-30), Pablo se presenta como un 
administrador solícito que se ocupa de todo lo que tiene que ver con el 
bienestar de los creyentes y el fortalecimiento de la obra, aun desde su 
condición de prisionero en la cárcel de Roma. El interés que siente por 
las iglesias en general, y aquí especialmente por la de Filipos, le induce 
a anunciarles la visita de un mensajero a la mayor brevedad posible, que 
en este caso sería Timoteo, a quién recomienda efusivamente, 
recordándoles algunas características personales, que sin duda los 
filipenses conocían bien (vv. 19-24). Envía a Epafrodito, portador de la 
Epístola, con el propósito de satisfacer los deseos de aquel hermano y 
proveer de fuente de gozo para toda la iglesia (vv. 25-28). Finalmente 
introduce una recomendación personal sobre cómo habían de recibirle y 
tratarle que hace extensiva a todos los que sirven al Señor con 
dedicación y entrega (vv. 29-30). 



EL SENTIR DE CRISTO 135 

Para el análisis del capítulo se utilizará el Bosquejo que se ha 
dado en la introducción, como sigue: 

111. La humildad como modo de vida cristiana (2:1-30). 

l. Exhortación a la humildad (2: 1-4 ). 
2. Ejemplo supremo de humildad (2 :5-11 ). 
3. Llamamiento a una conducta cristiana digna (2: 12-18). 
4. El ejemplo y recomendación de Timoteo (2: 19-24). 
5. El ejemplo y recomendación de Epafrodito (2:25-30). 

La humildad como modo de vida cristiana (2:1-30) 

Exhortación a la humildad (2:1-4). 

l. Por tanto, si hay alguna consolación en Cristo, si algún consuelo 
de amor, si alguna comunión del Espíritu, si algún afecto entrañable, si 
alguna misericordia. 

E'í ne; oúv napáKA.r¡cnc; f:v Xpicnü), Eí n napaµú8iov dyánr¡c;, 
Si algún, pues, consuelo en Cristo, si algún consuelo de amor, 
ií ne; Kotvwvía nw:úµawc;, Eí ne; crnA.áyxva Kat oknpµoí, 
si, alguna, comunión de espíritu, si algún afecto entrañable y compasiones. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Eí, conjunción si; ne;, caso nominativo femenino singular del 
adjetivo indefinido alguna; ouv, conjunción continuativa pues; 1tapá1u.:r1mc;, 
caso nominativo femenino singular del nombre común consuelo; &v, 
preposición propia de dativo en; Xptcr-r<\), caso dativo masculino singular del 
nombre propio Cristo; ií, conjunción si; n, caso nominativo neutro singular 
del adjetivo indefinido algún; na.pa.µú0tov, caso nominativo neutro singular 
del nombre común exhortación, consolación, alivio, estimulante, excitante; 
dyci7tr¡c;, caso genitivo femenino singular del nombre común declinado de 
amor; sí, conjunción si; ne;, caso nominativo femenino singular del adjetivo 
indefinido alguna; Kotvwvía., caso nominativo femenino singular del nombre 
común comunión; 7tVEÚµa.wc;, caso genitivo neutro singular del nombre 
divino declinado de Espíritu; sí, conjunción si; ne;, caso nominativo 
femenino singular o también nominativo masculino singular del adjetivo 
indefinido alguna, alguno; cr7tA.cirxva, caso nominativo neutro plural del 
nombre común entrañas, afecto entrañable; Kat, conjunción copulativa y ; 
oiK-rtpµoí, caso nominativo masculino singular del nombre común 
compasiones. 



136 FILIPENSES II 

E'í ne; ouv. El apóstol da razones para la armonía entre 
creyentes, reanudando la exhortación que empezó antes (1 :27). Luego 
de hablar de la necesidad de no tener comunión con los que se oponen 
al evangelio, pasa a recordar a los creyentes la necesidad de mantener 
con solicitud la unidad en la iglesia. No cabe duda que está abordando 
desde el plano de la amistad el problema latente de desunión que 
comenzaba a manifestarse en la congregación en Filipos, cuya 
expresión más clara estaba en las hermanas Evodia y Síntique ( 4:2). 

La construcción de la cláusula no está desde algo posible, esto es, 
no se trata de un condicional, sino de una afirmación enfática. La 
oración comienza con la forma por tanto, equivalente a de modo que, o 
si pues. Las tres veces que aparece alguna de las cuatro virtudes va 
precedida de la conjunción afirmativa si, no quiere, por tanto, decir si 
acaso hay ... sino afirmarlo definitivamente en sentido de ya que hay ... 
La estructura gramatical está en forma de obsecración, dirigida a cada 
uno de los creyentes. Las bendiciones de que habla en el versículo se 
alcanzan en Cristo, sólo unidos a Él es posible disfrutar de las cuatro 
bendiciones que siguen. 

napciK/..:11mc; f:v Xptcr'tcí), En Cristo hay estímulo, de ahí 
consolación, aliento, ayuda. El sustantivo napáKAr¡crtc;, traducido por 
consolación, denota alguien que viene al lado para ayudar. De ahí que la 
consolación se vuelve también exhortación (cf. Hch. 4:36; 1 Ts. 2: 13). 
El estímulo para la vida cristiana consecuente es Cristo mismo. El que 
viene al lado para ayudar es el Señor. Esta presencia y Su poder hacen 
posible decir: "Todo lo puedo en Cristo que me fortalece" (4:13). 
Cristo es lo que el creyente necesita para su modo de vivir. Tener 
presente a Cristo, predicar de Él, es lo que la iglesia necesita para 
aliento y compromiso de vida. El método para avivar la entrega del 
creyente al servicio del Señor, no está en la exhortación de los pastores, 
ni en la rigidez de la vida, ni en las formas religiosas, sino en la 
presentación del Salvador y Su amor personal ante los cristianos (2 Co. 
5:14). El Señor viene al lado del cristiano para darle poder, pero 
también para ejemplo. Todo aliento y consolación que sea necesario se 
hallará en Cristo y sólo en Él. La carrera cristiana se corre con los ojos 
puestos en Jesús (He. 12:2). Esto eliminará la tentación de mirar a las 
cosas que rodean, que pueden incluir los conflictos y las 
incomprensiones, para una orientación de visión que se centra en Cristo, 
quien es también la meta de la carrera cristiana. Nuestro Señor es la luz 
que ilumina la senda, las huellas que marcan el camino y el encuentro 
final al terminarlo. Todavía más, el que es camino verdad y vida, ha 
dejado marcada con Sus propios pasos la senda en donde el creyente 



EL SENTIR DE CRISTO 137 

corre la carrera de la fe: "dejándonos ejemplo, para que sigazs sus 
pisadas" (1 P. 2:21 ). El Invisible se hace visible para el cristiano en 
Jesús, que aunque no se ve con los ojos naturales, sí se ve con los de la 
fe. Este mirar a Jesús constituye el ejemplo supremo en la vida de la fe, 
del que no se puede desviar la atención si se desea alcanzar la victoria, 
porque todo creyente es "más que vencedor" por medio de Él (Ro. 
8:37). El secreto del triunfo se alcanza sólo en la vinculación con Cristo, 
"Mas a Dios gracias, el cual nos lleva siempre en triunfo en Cristo 
Jesús" (2 Co. 2:14). Pablo señala el estímulo que se produce por la 
presencia de quien es fuente de consuelo o de estímulo, al decir que en 
Cristo hay "aliento, consuelo" porque viene a nuestro lado para 
socorremos en la carrera de la fe. 

ií n napaµú8tov ciydnr¡<;. La segunda bendición en Cristo 
es que en Él hay "consuelo de amor", es decir, un discurso persuasivo, 
basado en Su propio amor. El amor con que Dios amó al mundo se 
expresa en Cristo y por Él. Dios amó de tal manera que dio a Su Hijo en 
expresión de amor para salvar a los perdidos. La obra de salvación 
obedece al amor de Dios. La Biblia enseña que Dios decidió salvar al 
hombre, no por lo que el hombre fuese o dejase de ser, sino por 
determinación personal antes de que el hombre fuese creado (2 Ti. 1 :9). 
El Cordero de Dios había sido predestinado para la redención del 
mundo antes de la creación (1 P. 1:18-20). El amor de Dios no solo es 
infinito, sino que es incomprensible, es más, es ilógico, porque se 
orienta hacia el perdido y rebelde pecador, ingrato, sin afectos naturales, 
corrompido y por tanto corrupto que no busca a Dios ni quiere saber de 
Él, constituyéndose en enemigo Suyo por sus malas obras (Stg. 4:4). Lo 
sorprendente es que a estos enemigos, cuyo destino era la eterna 
condenación, los reconcilió consigo por la muerte de Su Hijo (Ro. 
5: 1 O). La expresión de Juan: "de tal manera amó" tiene que ver con la 
extraordinaria dimensión de ese amor, como si dijese así de grande es el 
amor de Dios. Este pensamiento satura la mente de Juan, de modo que 
insiste en ello en otro de sus escritos: "Mirad cuál amor nos ha dado el 
Padre, para que seamos llamados hijos de Dios" ( l Jn. 3: 1 ). La primera 
frase tiene el sentido de mirad de que lugar, o mirad de que estilo, o de 
que condición, es el amor de Dios. 

El amor de Dios es intrínseco, esto es, esencial, puesto que ama 
porque es amor. Ama aunque no haya nada en los objetos de Su amor 
que pueda provocarlo, ni nada en la criatura que pueda atraerlo o 
impulsarlo. El amor humano es de relación, se ama a otro porque en 
alguna manera corresponde a ese amor; el amor de Dios es inmotivado, 
de ahí que sea ilógico. La única razón para que ame es Su voluntad 



138 FILIPENSES 11 

soberana, como decía a Israel: "No por ser vosotros más que todos los 
pueblos os ha querido Jehová y os ha escogido, pues vosotros erais el 
más insignificante de todos los pueblos; sino por cuanto Jehová os amó, 
y quiso guardar el juramento que juró a vuestros padres" (Dt. 7 :7-8). 
De la misma manera enseña el apóstol Pablo en otro de sus escritos 
cuando dice que nos amó desde la eternidad, es decir, antes de que 
ninguna acción nuestra pudiera servir de mérito o demérito a ese amor 
(2 Ti. 1 :9). El amor nuestro con que le amamos, es el Suyo derramado 
en nosotros (Ro. 5:5), por eso le amamos, porque Él nos amó primero (1 
Jn. 4: 19). Es un amor espontáneo, porque surgió de Él, antes de nuestra 
existencia. Además de eso el amor de Dios es eterno, como Él mismo, 
de modo que como Dios no tuvo principio ni tendrá fin, así también Su 
amor tampoco lo tiene. Esa es la verdad revelada por Dios mismo a 
través del profeta: "Con amor eterno te he amado; por tanto, te 
prolongué mi misericordia" (Jer. 31 :3). Dios amó al mundo antes que el 
cielo y la tierra, los ángeles y los hombres fuesen creados. De manera 
que si el amor de Dios es intrínseco y eterno, tiene también que ser 
soberano. No cabe duda que Él es soberano, no está obligado con nadie, 
y actúa siempre conforme a Su determinación voluntaria y libre. Porque 
Dios es amor y es soberano ama a quien quiere amar y en el versículo el 
amor de Dios se orienta hacia todo el mundo. Ningún hombre podrá 
decir jamás a Dios que no le amó. La adopción del creyente como hijo 
de Dios (Jn. 1: 12) obedece al puro afecto de Su voluntad (Ef. 1 :4-5). 
Este amor de Dios, siendo como Él, tiene que ser infinito. Los límites 
son desconocidos para Dios. Sus perfecciones con tan ilimitadas como 
lo es Él mismo. En el versículo citado de la Epístola a los Efesios, se 
pone que el amor de Dios expresado en su Hijo, tiene una profundidad, 
una extensión, una capacidad y una altura que nadie puede alcanzar, ya 
que excede a todo conocimiento (Ef. 3: 19). El amor divino es 
inmutable, porque en Él no hay mudanza ni variación (Stg. 1: 17). Dios 
nunca deja de amarnos, a pesar de nuestra poca fe y de nuestra 
desobediencia. El amor divino no está sujeto a alteraciones temporales 
de ninguna clase. De modo que nadie podrá apartarnos del amor de Dios 
que es en Cristo Jesús (Ro. 8:35-39). Pero, además, el amor divino es 
santo. Quiere decir que en contraste con el amor humano cuyas reglas 
se quebrantan e incluso desaparece, el de Dios ama al pecador, pero no 
transige con el pecado. No ocurre como entre los hombres, que en 
ocasiones no se considera la injusticia o el pecado en base a un falso 
concepto del amor. Dios no cierra Sus ojos al pecado y se desagrada del 
que lo practica, porque Su amor es un amor puro. Finalmente, el amor 
de Dios es también benigno. Sus bendiciones y favores no pueden 
separarse de Su amor. La mayor evidencia de esto es lo que sigue en el 
versículo que a causa de ese amor Dios dio a Su Hijo. Esto produce 



EL SENTIR DE CRISTO 139 

aliento, consuelo de amor. Es algo alentador y estimulante para el 
creyente. No hay discurso exhortativo que pueda superar al que presenta 
el amor de Cristo. Que, si el Padre nos ama, no menos nos ama el Hijo, 
como se considerará un poco más adelante (vv. 6-8). El amor de Dios se 
manifiesta en la entrega voluntaria de Jesucristo a la muerte y muerte de 
Cruz. La grandeza de ese amor mueve a la obediencia y entrega del 
cristiano (Ro. 12:1). Como expresa el poeta Mariano San León Herrera: 

¡Que amor tan inmenso, Señor, en ti he visto! 
¡Que amor me revela tu hondo sufrir! 
¿Quién puede su vista posar en tu leño 
Y luego insensible su ruta seguir? 

Eí ne; Kotvwvia nvE:Úµa'tüc;, En Cristo hay también comunión 
en el Espíritu. Algunos, siguiendo la temática del final del capítulo 
anterior y también a la ausencia de artículo antecediendo a espíritu 
entienden que comunión en el espíritu se refiere a la relación espiritual 
del creyente con sus hermanos, de manera que espíritu no tiene que ver 
con el Espíritu de Dios, sino con el del hombre 1• Sin embargo, el 
entorno textual decide la interpretación por referirla al Espíritu Santo, es 
por Él que se produce la unidad y la comunión entre cristianos, como se 
ha considerado antes. La relación de verdadera comunión se expresa 
unida al amor de los unos para con los otros y ese amor, que permite 
amar sin reservas y en entrega, no procede del espíritu del hombre, 
aunque sea del creyente regenerado, sino que se otorga como elemento 
de gracia por la acción del Espíritu Santo que lo genera y derrama en 
cada cristiano (Ro. 5:5). El genitivo del Espíritu, es un genitivo de 
relación que debe entenderse como comunión por el Espíritu, o incluso 
un genitivo de posición comunión en el Espíritu. Esta comunión se 
vincula a las dos Personas Divinas, la del Hijo y la del Espíritu, pero 
nada que tenga que ver con la Trinidad, puede desligarse de ninguna de 
las hipóstasis personales del Ser Divino, de ahí que el apóstol Juan 
enseñe que la comunión de relación entre creyentes es la consecuencia 
de la comunión con el Padre y con Su Hijo (1 Jn. 1 :3). La comunión 
vertical, se traslada a la experiencia horizontal por la presencia trinitaria 
en cada creyente que la hace, no sólo posible, sino también necesaria. 
Sin embargo, el núcleo de la Epístola es cristológico, por lo que la 
comunión del Espíritu está unida a Cristo, que lo ha enviado junto con 
el Padre para ser el Vicario de Cristo en la Iglesia. La misión de 
comunión del Espíritu entre los creyentes, hace que cada uno de ellos 

1 Entre otros Barclay, Collange, Hawthome, Silva, etc. 



140 FILIPENSES JI 

esté vitalmente unido a Cristo por el mismo Espíritu, y también s1 
alguno no tiene el Espíritu de Cristo no es de Él (Ro. 8:9). 

ií w; crrc'Aáyxva. En Cristo hay también afecto entrañable. 
Esta es la tercera bendición que se alcanza. Literalmente se lee entrañas 
y misericordias. Esta forma griega puede traducirse trasladando al 
castellano la forma sustantiva de los dos elementos: entrañas y 
compasiones, pero también puede adjetivarse el primer sustantivo lo 
que resultaría entrañables compasiones, o como traduce RV60 afecto 
entrañable. La idea general es que en Cristo está la manifestación de un 
amor desinteresado. Este afecto entrañable se comunica al creyente por 
vinculación con Cristo, por medio del Espíritu. Las entrañas de 
misericordia es lo que Dios mostró hacia los perdidos pecadores (Le. 
1 :78). Es la expresión suprema de compasión hacia el necesitado. Esta 
forma de amor, o esta expresión de amor se traslada al creyente para 
que pueda vivir en él (1 :8). El Espíritu de Cristo hace trascendente a 
Cristo en el cristiano ( 1 :21 ). 

Ka't o\xnpµoí, Finalmente en Cristo se encuentran las 
compasiones, o si se prefiere misericordia. La misericordia es el amor 
compasivo hacia los males de otros. Es lo que permite a Dios amar al 
miserable. Son los brazos del padre extendiéndose para abrazar al pródigo 
en su estado de miseria (Le. 15:20). La palabra misericordia aparece solo 
cinco veces en el Nuevo Testamento y todas ellas vinculadas con Dios ( cf. 
Ro. 12: 1; 2 Co. 1 :3; Fil. 2: 1; Col. 3:12; He. 4: 16). Por ese motivo se califica 
a Dios como "Padre de misericordia "(2 Co. 1 :3) 

Con esto prepara el terreno para la exhortación que va a dar a 
toda la iglesia a fin de que haya en ellos el mismo sentir que hubo 
también en Cristo (v. 5). 

2. Completad mi gozo, sintiendo lo mismo, teniendo el mismo amor, 
unánimes, sintiendo una misma cosa. 

rc'Ar¡po.ícran: µoo •fiv xapav í'.va •o mho cppovíl•i::, •fiv m.hfiv 
Completad de mí el gozo que lo mismo sintáis, el mismo 
dyárcr¡v ExOV'tE<;, cn5µ\j/OXOt, 'tO EV 1 cppüVOUV'tE<;, 

amor teniendo, de una alma, lo uno sintiendo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 7tA1']pwowts, segunda persona plural del aoristo primero de 
imperativo en voz activa del verbo 7tAl]pÓw, llenar, rellenar, cumplir, 
completar, aquí completad; µou, caso genitivo de la primera persona singular 



EL SENTIR DE CRISTO 141 

del pronombre personal declinado de mí; -ciJv, caso acusativo femenino 
singular del artículo determinado la; xapav, caso acusativo femenino singular 
del nombre común gozo, alegría; 'íva, conjunción que; -có, caso acusativo 
neutro singular del artículo determinado el; au-có, caso acusativo neutro 
singular del pronombre personal en sentido de lo mismo; cppovfin:, segunda 
persona plural del presente de subjuntivo en voz activa del verbo cppovÉw, 
pensar, juzgar, sentir, aquí sintáis; -cfiv, caso acusativo femenino singular del 
artículo determinado la; au-cfiv, caso acusativo femenino singular del 
pronombre personal en sentido la misma; dycbtr¡v, caso acusativo femenino 
singular del nombre común amor; exov-cec;, caso nominativo masculino plural 
del participio de presente en voz activa del verbo &xro, tener, aquí teniendo; 
crÚµljluxm, caso nominativo masculino plural del adjetivo unánimes, de un 
alma, de un sentimiento; -có, caso acusativo neutro singular del artículo 
determinado el; 8v, caso acusativo neutro singular del adjetivo numeral 
cardinal uno; cppovouv-cec;, caso nominativo masculino plural del participio de 
presente en voz activa del verbo cppovéw,pensar, sentir, aquí sintiendo. 

Notas. Critica Textual. Lecturas alternativas. 

1 -có 8v cppovoUV'tEc;, lo uno sintiendo, lectura atestiguada en p46, K, B, D, F, 
G, K, L, P, 075, 0278, 104, 365, 630, 1175, 1505, 1739, 1881, ID, it, vgvg, sir, 
Clemente, Hilario, Ambrosiaster. 

"CÓ dotó cppovouv-cec;, lo mismo sintiendo, según se lee en K·, A, e, I, 'P, 33, 
81, 1241, 2464, f, vg. 

nA-r¡pwcran; µou -ci¡v xapav. Luego de la preparación vienen 
las exhortaciones, que realmente son demandas establecidas por el 
apóstol para la vida de los creyentes. La primera de ellas tiene que ver 
con la unidad. La introduce pidiendo que completen su gozo. El corazón 
de Pablo estaba gozoso por las virtudes de los filipenses (1 :4; 4: 1 O). Les 
pide ahora que llenen hasta colmar su capacidad de gozo. El gozo se 
completaría si atendían a las tres demandas que siguen. 

'íva 'to mho cppovTjn:, La primera petición en el terreno de la 
unidad es que sean de un mismo sentir, literalmente sintiendo lo mismo. 
Pablo pide la misma actitud mental en todos los creyentes, lo que 
generará unanimidad de pareceres, o lo que es igual, que todos ellos 
pusieran la mente en una misma orientación o hacia el mismo objetivo. 
Equivale a tener la mente de Cristo y ver las cosas como Él las hubiera 
visto (1 Co. 2:16). No significa esto una forma anodina de pensamiento 
masificado, sino el ajuste del pensamiento del creyente a Cristo. Esta es 
una de las consecuencias de vivir a Cristo, base de experiencia de vida 
para el apóstol (1 :21 ). El apóstol apela a la unidad de propósito y 
disposición de todos los creyentes en Filipos. No consiste especialmente 



142 FILIPENSES 11 

en tener el mismo pensamiento sobre aspectos doctrinales u 
organizativos, ni siquiera en la misma dirección de estrategia, sino 
vincularla directamente con la mente de Cristo orientando toda la vida 
hacia ese mismo objetivo. 

-ci¡v mhT¡v dydnr¡v 8xovn:c;, El segundo aspecto de la 
consolidación y expresión de la unidad tiene que ver con una misma 
manifestación de amor. Es la consecuencia de que en Cristo hay 
consuelo de amor (v. 1). Tener el mismo amor que hay en Jesús, es 
manifiestamente imposible en cuanto a cantidad, pero no en cuanto a 
calidad. Pablo pide que el amor que los creyentes manifiesten en todas 
las cosas y hacia todas las personas sea de la misma calidad que el amor 
del Señor. Es el mandamiento que en otro escrito hace a los maridos: 
"amad a vuestras mujeres, así como Cristo amó a la iglesia, y se 
entregó a sí mismo por ella" (Ef. 5:25). Los problemas surgen cuando 
hay diferentes formas de amar entre los creyentes. El verdadero amor, al 
que se refiere aquí el apóstol, es un amor de entrega buscando el bien 
del otro, como dice escribiendo a los corintios: "ninguno busque su 
propio bien, sino el del otro" (1Co.10:24). Sólo en ese amor es posible 
cumplir el mandamiento de Cristo (Jn. 13:34). El amor de Cristo, la 
calidad de amor Suya, sólo es posible si es producido en cada creyente 
por el Espíritu (Gá. 5:22). En ese amor, las discordias y disensiones 
desaparecen porque nadie estará buscando sus derechos, sino la 
bendición del hermano. Solo en una relación de amor habrá aliento y 
restauración en la iglesia. La disciplina bíblica, necesaria muchas veces 
para restauración del que se ha desviado del camino correcto, se 
convierte en castigo cuando no se ejerce en el amor. Las normas y 
reglas que angustian la vida de muchos creyentes son la consecuencia 
del amor hacia el sistema religioso, pero no del amor de Cristo. Grandes 
iglesias antes repletas están hoy en extinción porque el amor fue 
sustituido en ellas por la tradición. Muchos jóvenes han desertado de las 
congregaciones porque se determinan vidas que no son consecuentes 
con la libertad cristiana. No significa que la libertad se convierta en 
libertinaje, pero la verdadera libertad vive la santidad porque vive a 
Cristo. Sólo en amor el creyente estará en disposición de poner su vida 
en sacrificio vivo, santo y agradable a Dios (Ro. 12:1). 

cnSµ\lfUXOt, La tercera forma es la unidad de sintonía, expresada 
aquí como de una misma alma. Almas que laten juntas en sintonía con 
Cristo, unas con otrai. Como ocurre con los instrumentos en una 

2 Achibald Thomas Robertson. Imágenes Verbales en el Nuevo Testamento. 
Terrassa, 1989, pág. 589. 



EL SENTIR DE CRISTO 143 

orquesta que ejecutan juntos y al mismo tiempo la melodía y producen 
una armoniosa expresión musical, así demanda Pablo para los creyentes, 
que tengan una misma orientación de vida. Todos unidos en la misma 
obra, sintiendo la misma atracción por Cristo, orientados hacia los 
mismos objetivos e impulsados por las mismas motivaciones. 

-co f:v cppovouv-cEc;, La unidad se manifiesta también cuando se 
siente una misma cosa. Teniendo un objetivo común. Dicho en palabras 
del mismo apóstol: "poned la mira en las cosas de arriba, no en las de 
la tierra" (Col. 3:2). El sentimiento del cristiano es necesariamente 
celestial, porque para él el vivir es Cristo, que está sentado en el Trono 
de Dios. Pero con Él los creyentes estamos también en los lugares 
celestiales (Ef. 2:6), por tanto la orientación, la mira, los deseos, el 
sentir personal tiene que ser el mismo. 

3. Nada hagáis por contienda o por vanagloria; antes bien con 
humildad, estimando cada uno a los demás como superiores a él mismo. 

µllDEV Km' f:p18dav µllDE Ka'ta1 KEVOOo~Íav, dA,A,a 'tlJ 
Nada por rivalidad; nada por vanagloria, sino 

'tU7tElVO<ppocrÓv1J dJ..J..tjJ..ouc; fiyoóµEVOl Ú7tEPÉXOV'tac; ÉaU'tWV, 
en humildad, unos a otros considerando por superiores a sí mismos. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: µ11oi:v, caso acusativo neutro singular ilel pronombre indefinido 
nada; Ka"t', fonna escrita de la preposición de acusativo Ka"td, por, por 
elisión ante vocal con espíritu suave; f;pt0€Íav, caso acusativo femenino 
singular del nombre común rivalidad; µ11oi:, caso acusativo neutro singular del 
pronombre indefinido nada; Ka"ta, preposición propia de acusativo por; 
Ksvooo~íav, caso acusativo femenino singular del nombre común vanagloria; 
ÚA) .. a, conjunción adversativa sino; "t"Íj, caso dativo femenino singular del 
artículo definido la; "tan:stvoq>pocrÚVTJ, caso dativo femenino singular del 
nombre común declinado en humildad; ciA.A.tjA.ouc;, caso acusativo masculino 
plural del pronombre recíproco unos a otros; T¡yoúµsvot, caso nominativo 
masculino plural del participio de presente en voz media del verbo T¡yéoµm, 
considerar, pensar, juzgar, aquí considerando; únspÉxov"tac;, caso acusativo 
masculino plural del participio de presente en voz activa del verbo ún:spÉxro, 
tener por encima, elevarse por encima, superar, dominar, aquí por superiores; 
eautwv, caso genitivo masculino plural del pronombre reflexivo a sí mismos. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 µ11oi: Ka:ta, nada por, según testimonio en!<·, A, B, e, 0278, 33, 81, 104, 
365, 1175, 1241 , 1739, 1881, lat, co, Ambrosiaster. 



144 FILIPENSES 11 

µ118E:, nada, como se lee en p46, ~2 . 

ij, o, conforme a D, F, G, K, L, P, 'P, 075, 630, m, sirh. 

Tí KU'tU, o por, según 629, 2464, ar, bomss. 

µllói;v Ka•' f:p18dav. La primera demanda tenía que ver con la 
unidad, la segunda con la humildad. En la enseñanza se establecen 
algunas cosas que deben evitarse, la primera de ellas es la rivalidad, que 
en algunas versiones se lee contienda. Las obras hechas por rivalidad 
entre hermanos deben cesar. Es aquello que hacen motivados por 
oposición a otros. Son actividades que se ejercen con espíritu de partido, 
para arrastrar a otros a formar un grupo que se opone al resto. Estas 
obras pueden aparentar piedad, pero sus resultados niegan la realidad de 
ellas (2 Ti. 3:5). Era una forma de actuar de algunos en Roma (1: 17), y 
también con Corinto (1 Co. 1:10-13). Con esta primera advertencia da a 
entender que en alguna medida se estaba produciendo o comenzaba a 
apuntar esta situación entre los filipenses. No debe olvidarse que al final 
de la Epístola, en la exhortación a Evodia y Síntique se pudiera apreciar 
que el conflicto entre ambas estaba produciendo una división de 
pareceres entre los creyentes. La rivalidad partidista es lamentablemente 
algo común en la Iglesia a lo largo del tiempo. Algunos actúan 
generando divisiones, desde las denominacionales hasta las doctrinales, 
justificando la situación como en defensa de la fe. No cabe duda que la 
doctrina debe ser predicada y, en cierto modo, defendida, pero es 
también doctrina la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz. No hay 
peor pecado que justificar lo que Dios aborrece como es la división 
entre creyentes, en base a una pretendida defensa de doctrinas, 
principios de grupo, tradición histórica, etc. Quien genera divisiones en 
la iglesia o entre hermanos, está luchando contra la unidad del Espíritu 
y, por tanto, contra Dios. 

µllÓE Ka'ta KEvooo~íav. Un segundo problema que afecta a la 
humildad es la vanagloria. Problema que nace de la apetencia 
desordenada de la gloria personal. Estos buscan glorificar al siervo en 
lugar de glorificar al Señor. La ambición personal y la vanagloria van 
siempre juntas. El deseo íntimo, bien sea oculto o manifiesto, de ser 
alabados, oídos y vistos de las gentes son expresión firme de la 
vanagloria personal (Mt. 6:2, 5, 16). Son aquellos que hacen todas sus 
obras con el propósito de ser vistos y alabados por las gentes. La 
realización de cualquier actividad para ser visto no es piedad, sino 
orgullo y vanagloria. El obrar conforme a piedad está orientado a la 
gloria de Dios, sin embargo, el arrogante e hipócrita, resta gloria a Dios 



EL SENTIR DE CRISTO 145 

en beneficio personal suyo. Estos buscan la alabanza de los hombres, 
por lo que procuran que sus obras se hagan bien visibles. Son aquellos 
que, como decía el Señor, procuran los puestos de mayor honor. La 
vanidad y el orgullo de ellos se hacen evidentes. De igual manera les 
gusta ocupar los primeros lugares en las reuniones eclesiales, no porque 
todos los espacios deben ser ocupados, sino para que puedan ser más 
visibles a los demás. A estos, también les gusta que los llamen por sus 
títulos académicos. Era ya el anhelo de los fariseos en tiempos de Jesús 
(Mt. 23:7). No quiere decir esto que no se reconozcan las capacidades y 
conocimientos de quienes enseñan la Palabra, el problema está en el 
interés personal del que enseña en recibir la alabanza de los creyentes y 
ser engrandecido por ellos. Así escribía el Dr. Lacueva: 

"Es un honor para el que aprende la palabra de Dios el respetar 
debidamente a quien se la enseña, pero es una abominación en el que 
enseña el codiciar y demandar honores de parte de los que aprenden; y 
el maestro que se comporta de esa manera, necesita, en vez de ponerse 
a enseñar, aprender la primera lección, que es la humildad, en la 
escuela de Cristo ,.J_ 

Lamentablemente hay un elevado número de cristianos 
infatuados, llenos de ellos mismos que son incapaces de controlar su 
mente y actuar con cordura en su valoración personal. Son quienes 
aman los primeros lugares en las grandes reuniones, las aperturas o 
cierres de las conferencias y llegan a litigar por ello. Son quienes 
arrogantemente discursean filosóficamente delante de hermanos 
sencillos para ser aplaudidos como grandes, cuando, por esa condición 
son menos que los más ínfimos de los santos. Son aquellos que escriben 
sus discursos para que la precisión de las palabras sea absoluta de modo 
que el fluir del Espíritu en el mensaje se restringe por la vanagloria del 
fatuo. Son los que procuran fascinar con continuas referencias a 
tecnicismos cuando desconocen la ciencia a la que se refieren. Son los 
que se aman a ellos mismos sobre todas las cosas. Escoria estéril que 
mancilla el púlpito cristiano y cierra el camino de toda bendición por 
medio de ellos. Todos tenemos que confesar nuestra miseria en cuanto a 
la vanagloria, por lo que tenemos que pedir al Señor que nos ayude a 
apartarnos de un modo arrogante de pensar de nosotros mismos. 

ciA.A.a -cíJ -canEt vocppocrúvi:i El modo correctó de la forma de 
comportamiento cristiano es el contrario de lo que acaba de decir, de ahí 
la concreción del texto: "Antes bien con humildad". Implica sentir de 

3 F. Lacueva. Matthew Henry. Mateo. Pág. 436. 



146 FILIPENSES 11 

una forma rebajada hacia uno mismo. No se trata de minusvalorarse, ni 
mucho menos perder la autoestima, sino comportarse de forma opuesta 
a la vanagloria. Es la forma de manifestar la vida cuando el yo ha sido 
destronado y en su lugar está Cristo, aceptando sin reservas Su señorío 
(Gá. 2:20). La humildad va ligada a la mansedumbre porque exige una 
sumisión incondicional a Dios. Ese es el mandamiento de Jesús: 
"aprended de mí que soy manso y humilde de corazón" (Mt. 11 :29). El 
aprender no es tanto una imitación, sino una identificación con el Señor. 
El aprendizaje con Cristo en la escuela de la humildad es admirable, 
porque quien enseña es manso, por tanto puede hacerlo con el peor 
alumno sin reprenderle por su condición o su lentitud en captar las 
lecciones, lo hace con toda paciencia y gracia necesarias para cada caso 
y situación. Lo importante en la lección que se desprende del texto del 
apóstol es que las dos primeras formas de obrar, rivalidad y vanagloria, 
producen inquietud, mientras que la humildad, trae aparejada la paz, 
como el Señor dijo: "hallaréis descanso para vuestras almas". Al 
cristiano se le manda vivir en humildad, en razón de la resistencia 
divina hacia el orgulloso (Pr. 3:34; 1 P. 5:5). Para que el pueblo de Dios 
sea bendecido, para que el ministerio sea eficaz es necesaria la 
humildad (Is. 66:2; Sof. 3: 11, 12). Dios no puede manifestarse entre 
soberbios (Ap. 3: 17-20). Sin embargo es necesario entender que la 
humildad demandada no es la falsa humildad, o la aparente que es una 
forma de hipocresía: "Digo, pues, por la gracia que me es dada, a cada 
cual que está entre vosotros, que no tenga más alto concepto de sí que 
el que debe tener, sino que piense de sí con cordura, conforme a la 
medida de fe que Dios repartió a cada uno" (Ro. 12 :3 ). La valoración 
personal ha de ser correcta, el equilibro se alcanza partiendo de la 
experiencia de la fe, como realidad fundamental entre los cristianos. El 
mandamiento va directamente en contra de la arrogancia que es la 
exteriorización del orgullo, manifestación propia del yo. El impulso 
arrogante del yo puede conducir a una sobreestima personal que lleva a 
infatuarse. Ese pensamiento altivo es contrario a la correcta valoración 
personal desde la esfera de la fe. Cada creyente debe pensar de si con un 
pensamiento sensato y equilibrado. El orgulloso por efecto del pecado 
está fuera de sí, pero, quien tiene su mente controlada por el Espíritu, 
piensa de sí con cordura. 

a).J,;ríf .. ouc; Y¡yoÓµEVOt Ú7tEpÉxovi-ac; Éaui-wv, La senda de la 
humidad consiste en una estimación de los demás, considerándolos 
como superiores a uno mismo. Nótese que no dice que lo sean, pero el 
humilde los considera de esa manera. El cristiano, como se ha dicho 
antes, debe pensar de sí con cordura. Rebajarse hasta perder toda 
autoestima, no es santidad, ni humildad sino pecado. La realidad de lo 



EL SENTIR DE CRISTO 147 

que cada uno es en la gracia ha de ser reconocida (2 Co. 10:12, 13). 
Pablo habla de estimación: que cada uno tenga a los demás como 
mejores que el mismo. Esto impedirá juzgar despectivamente a los otros 
para enorgullecimiento personal. 

4. No mirando cada uno por lo suyo propio, sino cada cual también 
por lo de los otros. 

µT¡ ni f:au-rwv EKacrtoc; crKonouvn:c; dA.A.a [Kat] -ra hÉpwv 
No a lo de sí mismos cada uno mirando, sino también a lo de otros 
EKUCJ'tüt. 
cada uno. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: µi¡, partícula que hace funciones de adverbio de negación no; ta, 
caso acusativo neutro plural del artículo determinado declinado a los, en 
sentido de a las cosas, a lo; f:a.otwv, caso genitivo masculino plural del 
pronombre reflexivo declinado de sí mismos; &Ka.crwc;, caso nominativo 
masculino singular del adjetivo indefinido cada uno, cada, cada cual; 
crK07touvtsc;, caso nominativo masculino plural del participio de presente en 
voz activa del verbo crK07tÉW, prestar atención a, mirar, tener cuidado con, 
aquí mirando; &.A.A.a, conjunción adversativa sino; Ka.\., adverbio de modo 
también; ta, caso acusativo neutro plural del artículo determinado declinado a 
los, en sentido de a las cosas, a lo; ÉtÉpwv, caso genitivo masculino plural del 
adjetivo indefinido declinado de otros; EKct.crtoi, caso nominativo masculino 
plural del adjetivo indefinido cada uno, cada, cada cual. 

µT¡ -ra f:au-rwv Ei<:acrtoc; crKonouvtEc;. La tercera demanda 
tiene que ver con la dedicación a otros. Primeramente la exhortación se 
dirige a desterrar el egoísmo: "No mirando cada uno por lo suyo 
propio". El apóstol no pide un desinterés por las cosas personales, sino 
una preferencia por el interés ajeno. Que la mirada atenta e interesada 
no sea únicamente por los intereses propios o los intereses personales. 

El interés por lo de otros elimina el egoísmo y los partidismos. El 
adjetivo otros es una clave esencial para entender el capítulo. El interés 
de otros tiene una gran amplitud en la enseñanza de Jesús, y en general 
la enseñanza del Nuevo Testamento: Incluye una disciplina correcta que 
busca la restauración del que no camina rectamente (Mt. 18: 15); incluye 
la comunión con las necesidades materiales de los hermanos: "pero el 
que tiene bienes de este mundo y ve a su hermano tener necesidad, y 
cierra contra él su corazón, ¿cómo mora el amor de Dios en él?" (1 Jn. 
3: 1 7); el interés por lo de otros encierra también la capacidad para 
perdonar: "Mirad por vosotros mismos. Si tu hermano pecare contra ti, 



148 FILIPENSES 11 

repréndele; y si se arrepiente, perdónale. Y si siete veces al día pecare 
contra ti, y siete veces al día volviere a ti, diciendo: Me arrepiento; 
perdónale" (Le. 17:3-4); "Y perdónanos nuestras deudas, como 
también nosotros perdonamos a nuestros deudores ... porque si 
perdonáis a los hombres sus ofensas, os perdonará también a vosotros 
vuestro Padre celestial, mas si no perdonáis a los hombres sus ofensas, 
tampoco vuestro Padre os perdonará vuestras ofensas" (Mt. 6:12, 14, 
15); el interés por los demás incluye la restauración, dando el primer 
paso (Mt. 5:24). Como decía W. MacDonald: "Es al dar nuestras vidas 
en devoto sacrificio por otros que nos elevamos por encima de las 
egoístas pendencias de los hombres "4• 

Ejemplo supremo de humildad (2:5-11). 

5. Haya, pues, en vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesús. 

Tofrro <ppovEt'tE f:v oµtv o Ka't f;v Xpt<m\> 'IricroG, 
Esto sentid en vosotros lo que también en Cristo Jesús. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Toi:ho, caso acusativo neutro singular del pronombre demostrativo 
esto; <ppovs't-cs, segunda persona plural. del presente de imperativo en voz 
activa del verbo <ppovÉw, pensar, adoptar una actitud, sentir, aquí sentid; i;v, 
preposición propia de dativo en; úµtv, caso dativo de la segunda persona 
plural del pronombre personal vosotros; o, caso nominativo neutro singular del 
pronombre relativo lo que; Kat, adverbio de modo también; i;v, preposición 
propia de dativo en; Xptcrt<\l, caso dativo masculino singular del nombre 
propio Cristo; 'Ir¡crou, caso dativo masculino singular del nombre propio 
Jesús . 

ToGrn <ppovEt'tE f:v oµtv o Ka't f:v Xptcr-có) 'IricroG, Las 
exhortaciones a la humildad y al desinterés son posibles para quien vive 
a Cristo. De ahí que el apóstol apele a este estilo de vida pidiendo a los 
filipenses que asuman el sentir, es decir, que adopten la actitud que 
hubo en Cristo Jesús. El ejemplo excepcional y supremo de vida es el 
Señor. La forma de pensar condiciona los sentimientos, por eso el 
apóstol desea que los filipenses sientan y piensen lo mismo que Cristo 
sobre la humildad y la sujeción. La exhortación es firme puesto que se 
utiliza el verbo en presente de imperativo, lo que constituye un 
mandamiento, a la vez que el presente lo hace continuado. Adoptar la 
forma de pensar de Jesús no es para alguna ocasión sino para todo 

4 William MacDonad. Comentario al Nuevo Testamento. Terrassa, 1995, pág. 922. 



EL SENTIR DE CRISTO 149 

momento, como si les dijese: Tened continuamente en vosotros el sentir 
de Cristo Jesús. La medida de la humildad no está en otros sino en 
Cristo. Llamados a experimentar lo que motivó los actos del Señor. El 
ejemplo de Jesús para el creyente está ampliamente manifestado, y 
debiera ser la norma de vida cristiana, conforme a la enseñanza del 
Nuevo Testamento (Mt. 11 :29; Jn. 13: 12-17, 34; 21: 19; 1 Co. 11: 1 ). 

Sobre esto escribe F. Meyer: 

"Haya, pues, en vosotros este sentir; tened los mismos 
pensamientos compasivos; no consideréis vuestros propios intereses 
exclusivamente; no permitáis que algo vuestro impida; sino estad 
siempre listos a sacrificaros hasta lo último para que el propósito 
redentor de Dios sea comunicado por vuestro medio a los que tanto 
necesitan su salvación. Es algo asombroso que cada día nosotros, 
aunque tan imperfectos y flacos, podamos reiterar el plan y la obra de 
Jesucristo, nuestro Emanuel "5. 

El ejemplo sobre Cristo se convierte en un admirable párrafo 
cristológico, único en cuanto a densidad en todo el Nuevo Testamento. 
El apóstol no se proponía escribir sobre la doctrina de los estados de 
Jesucristo, tanto el de humillación como el de exaltación, sino poner un 
ejemplo estimulante para los filipenses. Las frases que siguen expresan 
doctrina conocida por ellos. Sin embargo, son verdades tan profundas y 
perfectamente unidas que se convierten en una admirable exposición de 
Cristología. Este párrafo es sólo comparable en los escritos paulinos 
con Col. 1:15-23; 2:9-156 . Este párrafo comprende tres partes: a) La 
preexistencia de Cristo (v. 6); b) El estado de humillación del Hijo de 
Dios (vv. 7-8); c) El estado de exaltación del Hijo de Dios (vv. 9-11). 
Este desarrollo expresa verdades sobre Cristo entre la que cabe destacar 
la afirmación de Su Deidad, desde la perspectiva de Su preexistencia y 
de Su devenir a la condición de hombre. Algunos sostienen que esta 
estructura es de un himno de la iglesia que fue incorporado tiempo 
después de haberse escrito la Epístola o esta parte de ella, considerando 
que la cristología que aparece aquí es demasiado evolucionada para 
corresponder a los tiempos de Pablo. Sin embargo ninguna propuesta 
firme y convincente se pone de manifiesto por quienes sustentan estas 
ideas. No cabe duda, al leer sin prejuicio el párrafo, que elfariseo Saulo 
de Tarso, ahora Pablo y apóstol de Cristo, había sido como todos los 
judíos, unitario, es decir, no podía entender la existencia del Ser Divino 

5 F. B. Meyer. Ciudadanos del cielo. Terrassa, 1984, pág. 80. 
6 Ver comentario a los versículos en mi libro Colosenses de esta serie. 



150 FILIPENSES 11 

en tres Personas y no aceptaba bajo ningún concepto que el hombre 
Jesús de Nazaret pudiera ser Dios manifestado en carne en la misma 
dimensión divina que el Padre y el Espíritu. La afirmación de la 
preexistencia y de nuevo la glorificación del Hijo de Dios, pone de 
manifiesto que la deidad de Cristo era plenamente asumida en la iglesia 
primitiva, aunque el desarrollo teológico de la doctrina para llegar a la 
compi:ensión que tenemos de ella, necesitase de tiempo de reflexión y 
estudio de la Palabra. 

En cuanto a la supuesta característica de himno queda, primero en 
determinar su autoría, es decir, si corresponde a un himno escrito por 
Pablo o uno general que la iglesia cantaba. La teoría se presenta 
sustentada en los siguientes argumentos: a) Los versículos 6 a 8 tienen 
una clara estructura poética; b) El párrafo se introduce con el pronombre 
relativo o~, que es la forma en que comienzan otros dos supuestos 
himnos (Col. 1:15; 1 Ti. 3:16); c) El conjunto tiene dos partes 
plenamente diferenciadas como ocurría con muchos cánticos religiosos, 
así una estrofa sería vv. 6-8, y una segunda vv. 9-11. d) Hay algunas 
palabras que son poco usuales para Pablo, lo que convendría mejor a un 
párrafo tomado por él. Con todo, al examinar esto con detalle se aprecia 
que el término himno se aplica, tanto en el Antiguo como en el Nuevo 
Testamento, a canciones para alabanza de Dios, incluyendo las 
expresiones de alabanza y las razones de ella; esto es imposible 
establecerlo en el párrafo que se considerará seguidamente. Además, la 
estructura poética es muy relativa y no hay ninguna comparación que se 
asemeje a lo que sigue. Por otro lado, lo que se considera segunda 
estrofa del himno (vv. 9-11), no tiene característica de himno, sino más 
bien de conclusiones o consecuencias de los tres primeros versículos, 
donde la conjunción 8tó, por lo cual, seguido en por la proposición 
precedida de 'íva, para que, llega a una conclusión que se alcanza a la 
que antecede on, que establece la confesión sobre Jesucristo 
reconociéndole como Señor Jesús. Realmente el párrafo cristológico no 
corresponde a un himno sino más bien a una confesión de fe. Los 
liberales pretenden condicionar éste, como todos los demás escritos, 
generando dudas sobre autoría, puesto que negando el autor se niega 
con ello la autoridad apostólica y se introduce una duda razonable sobre 
la inspiración plenaria. 

Antes de entrar en el comentario, todavía una indicación más 
sobre el párrafo. Se observa que la primera parte (vv. 6-8) tiene una 
triple división en la que se indica un determinado modo de existencia en 
Cristo, bien sea como Dios o como hombre, y en cada una de esas 
formas de existencia, se destaca una acción determinada, de manera que 



EL SENTIR DE CRISTO 151 

la primera de ellas enseña que Cristo se anonadó despojándose, para lo 
cual tuvo necesidad de tomar forma de siervo, alcanzando el propósito 
de esa acción al hacerse obediente hasta la muerte de Cruz. En la 
segunda parte (vv. 9-11), se establece la forma típica de conclusiones 
argumentativas de Pablo, de modo que a la operación de humillación 
final, responde Dios con la exaltación hasta lo sumo, dando a Jesús el 
nombre que es sobre todo nombre, con lo que se exhibe la operación 
salvadora en todo el esplendor de una obra eternamente establecida. En 
todo ello se pone de manifiesto el carácter mismo de Dios, que se 
entrega a Sí mismo en un acto desinteresado de amor infinito. Con esto 
establece el apóstol el ejemplo supremo para la exhortación a la 
humildad, amor y entrega que requiere para los creyentes. 

6. El cual, siendo en forma de Dios, no estimó el ser igual a Dios 
como cosa a que aferrarse. 

o~ f:v µopcpij 0EOu úncipxwv oux ápnayµov 
El cual en forma de Dios existiendo no bien precioso 
dvm 'ícm 0i::4}, 

ser igual a Dios. 

Notas y análisis del texto griego. 

T¡ytjcraw 'to 
consideró el 

" 

Análisis: o<;, caso nominativo masculino singular del pronombre relativo el 
que, el cual; év, preposición propia de dativo en; µopqríj', caso dativo 
femenino singular del nombre común forma; 0wu, caso genitivo masculino 
singular del nombre divino declinado de Dios; Ú1tápxwv, caso nominativo 
masculino singular del participio de presente en voz activa del verbo Ú1tápxw, 
ser, estar, existir, aquí existiendo; oux, forma escrita del adverbio de negación 
no, con el grafismo propio ante vocal con espíritu áspero; apmx.yµov, caso 
acusativo masculino singular del nombre común robo, rapto, botín, tesoro, 
bien precioso; T¡yrícraw, tercera persona singular del aoristo primero de 
indicativo en voz media del verbo T¡yfoµm, ir delante, conducir, guiar, dar la 
señal o el ejemplo, mandar, gobernar, ejercer la hegemonía, ocupar el primer 
puesto, creer, pensar, considerar, aquí consideró; -ro, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado el; éivm, presente de infinitivo en voz activa 
del verbo eiµí, ser, estar; 'í.cra, ·caso acusativo neutro plural del adjetivo 
comparativo igual; 0ecí), caso dativo masculino singular del nombre divino 
declinado a Dios. 

o~ f:v µopcpij 0EOu úncipxwv. La deidad de Cristo está 
presente en la preexistencia de quien se hizo hombre. Quiere decir que 
Pablo considera la condición antecedente de quien vendría a Ja 
condición de siervo al hacerse hombre. No hay una expresión directa, a 
la deidad de Cristo, como ocurre con Ja definición que Juan hace de El 



152 FILIPENSES 11 

en el prólogo de su Evangelio (Jn. 1: 1 ), ni tan siquiera lo que enseña el 
mismo Pablo: "De quienes son los patriarcas, y de los cuales, según la 
carne, vino Cristo, el cual es Dios sobre todas las cosas, bendito por los 
siglos. Amén." (Ro. 9:5). No es preciso aquí porque no se trata de 
enseñar sobre la deidad de Cristo, sino de mostrarla en unión con Su 
limitación y humillación para el propósito de ejemplarizar el sentido de 
haya fn vosotros el sentir que hubo en Cristo. 

Es necesario prestar atención a una palabra clave en el versículo, 
la voz griega µopcptj,forma, de cuyo sentido depende en gran medida la 
verdad que sigue. Hay tres maneras de entenderla: a) Como expresión 
de carácter especifico, ser íntimo que se exterioriza pero que es una 
realidad absoluta, que contrasta con crxílµa, forma como ejemplo 
exterior de algo, de otro modo, lo que sería apariencia, en este versículo 
forma estaría haciendo referencia a la misma naturaleza ( cpÚcrt<;) de 
Dios, con todas Sus perfecciones y atributos. La mayoría de los padres 
de la iglesia y comentaristas antiguos, entre los que se puede citar a los 
escolásticos7, entienden que la palabra denota una descripción de la 
Deidad de Cristo. Pero también modernos exégetas lo entienden del 
mismo modo8. Las razones que permiten afirmarse en esta 
interpretación de la palabra forma, son: a) En la terminología paulina, la 
palabra retiene fundamentalmente el sentido filosófico de esencia o 
elemento esencial, que sólo es perceptible al intelecto, como decía 
Platón: "Dios permanece siempre sencillamente en su forma "9• b) El 
contexto posterior donde nuevamente aparece forma haciendo 
referencia a siervo (v. 7), designa la naturaleza humana de Jesucristo en 
misión de servicio, luego no cabe duda que el escritor usa la palabra en 
el mismo párrafo con el mismo sentido, forma de Dios, es una 
referencia precisa a la naturaleza divina. c) En todos los escritos 
paulinos el uso de la palabra implica algo íntimo, personal y estable, lo 
que la contrasta manifiestamente con crxíl µa, que denota algo que 
puede cambiar, por tanto algo inestable. Así cuando habla del nuevo 
nacimiento y de la regeneración usa µopcptj y no crxílµa (cf. Ro. 8:29; 
12:2; Gá. 4: 19). d) Dios no puede tener otro modo de existencia que la 
forma, que en Su caso es también Su <pÚcrt<;, naturaleza, manera de ser. 

El otro sentido de entender el significado de µopcptj, forma, es 
propio de los liberales, que están interesados en hacer la distinción, a 
todas luces imposible, entre el Jesús histórico y el Jesús de la fe. Estos 

7 Entre otros Tomás de Aquino, Cayetano, Novarino, Estío. 
8 Entre otros Lightfoot, Plummer, Schummacher, Knab, Médebielle, Cerfaux. 
9 Platón. Rep. 2,38ic. 



EL SENTIR DE CRISTO 153 

entienden que forma es sinónimo de modelo, esto es Dios se ve en 
Jesús, sin que esto represente necesariamente una antecedencia. Sin 
embargo, no puede dejarse a un lado que el liberalismo, que toma de 
esta manera la palabra, busca asentar la interpretación en maestros de 
otras épocas 10• Modernamente se suele dar a forma el sentido de 
aparición, forma externa del ser, es decir, Cristo preexistente en forma 
de Dios no es otra cosa que Cristo como hombre ideal, o prototipo 
(crxljµa) de hombre. 

Un tercer grupo entiende la palabraforma como la configuración 
o aspecto del ser, que indudablemente revela su constitución interior. Se 
usa más frecuentemente que forma, condición, que es la dignidad del 
Ser Divino manifestado en Jesucristo, como modo natural de la 
existencia de nuestro Señor. Esta interpretación descansa, además de en 
la misma etimología de la palabra, en el objetivo que tiene el apóstol, de 
contrastarlo con la forma de siervo (v. 7), buscando poner ante los 
filipenses a los que se les demanda humildad, la manifestación de Cristo 
anonadado y aún abatido, obediente hasta la muerte, de manera que la 
forma de Dios, es impuesta para contrastar con la forma de siervo que 
no subraya la naturaleza divina sino la condición. La condición gloriosa 
de quien es declarado Señor (vv. 9-11), sucede a la humillante de siervo 
(vv. 7-8), de ahí que laforma de siervo no es sinónima de naturaleza 
humana, de manera que la forma de Dios no es sinónima de naturaleza 
divina, sino de condición. Para afirmar esta interpretación se hace 
referencia a la enseñanza de Pablo: "Porque ya conocéis la gracia de 
nuestro Señor Jesucristo, que por amor a vosotros se hizo pobre, siendo 
rico, para que vosotros con su pobreza fueseis enriquecidos" (2 Co. 
8:9). No cabe duda que el hacerse pobre no quiere decir en Cristo el 
abandono de la Deidad, sino la limitación de un privilegio divino. En la 
misma manera, entienden que el cese de la forma de Dios, no puede 
considerarse como dejar de serlo, sino una mera renuncia a la condición 
gloriosa de Dios, que volverá a manifestarse luego de Su resurrección, y 
glorificación a la diestra de Dios. 

Para entender el sentido de la palabra forma y de toda la frase, 
debe notarse que Pablo no está presentando un contraste entre la <púmi;, 
naturaleza divina y humana de Jesucristo, sino entre la µop<ptj, forma 
de Dios y la de siervo. Por tanto la palabra aquí no indica una mera 
apariencia, sino la exteriorización de la esencia real· del ser, por tanto 
debe dársele la acepción de manera de ser íntima, que no es otra cosa 
que la manifestación constitutiva del ser. Al referirse al Cristo 

10 Por ejemplo Ambrosiaster, Pelagio, Erasmo y Lutero. 



154 FILIPENSES 11 

preexistente, la forma de Dios, no puede ser otra que la razón misma del 
sujeto, de manera que viene a significar la naturaleza divina de Jesús. 
La forma está relacionada y deriva de la naturaleza pero no se identifica 
con ella, pudiendo despojarse de Suforma pero no de Su naturaleza. De 
hecho Jesús se vació de una forma para manifestarse en otra. Sin 
embargo forma exige siempre la presencia de atributos esenciales. Pablo 
afirrna que Cristo existía en forma de Dios, que quiere decir que su 
eterna preexistencia es divina, o sea, Cristo es eternamente Dios. 
Aunque no hubiera otras evidencias y expresiones de fe, sería suficiente 
esta para afirmar la deidad de Cristo. 

Sólo Dios puede existir enforma de Dios. La deidad de Cristo es 
afirmada continuamente y manifestada en Él como Verbo eterno de 
Dios, que expresa absoluta e infinitamente a Dios, porque es Dios (Jn. 
1: 1 ). Esta deidad se manifiesta en Jesucristo en razón de ser el Hijo de 
Dios, Unigénito del Padre, el único de esa condición (Jn. 1:14). La 
forma eterna de Dios, se hace visible en Cristo no por ser un modelo 
para revelarlo, sino por ser la imagen del Dios invisible, lo que habla de 
consustancialidad al tener la misma esencia divina del Padre y del 
Espíritu (Col. 1: 15). Además se hace visible en Cristo a causa de ser el 
resplandor de la gloria del Padre (He. l :3). No podría dejar de 
apreciarse en el Señor por ser la misma imagen, o impronta, de la 
sustancia del Padre (He. 1 :3). La forma de Dios tiene que ver con la 
gloriosa presencia de la deidad en Su majestad imponente (Jn. 17:5), 
gloria que fue vista por los hombres ( Jn. l: 14 ), y antes revelada en visión a 
los profetas (Is. 6: 1 ), y luego a Juan en Patmos (Ap. 1: 14-16). 

No puede entenderse la obra de Jesucristo sin determinar antes 
quien es, de dónde vino y como pudo llevar a efecto la redención del 
pecado y la comunicación de la vida divina a los hombres. Toda esta 
formulación comienza por la preexistencia con la que Pablo introduce 
este párrafo cristológico. La auto-comunicación, o lo que es también, la 
auto-entrega de Dios a los hombres en Cristo, se hace en solidaridad con 
nuestro destino de pecadores condenados a eterna perdición. De ahí que 
la relación de Jesús con Dios en el tiempo, ya que Dios se entrega a los 
hombres en la economía soteriológica, conduce a entender y creer que 
esa relación no tuvo origen el tiempo, sino que pertenece a la eternidad 
en la intimidad misma del Ser Divino. Como quiera que Cristo en 
cuanto a Hijo pertenece al Ser de Dios y no sólo al tiempo de los 
hombres, es normal que pueda apreciarse que la forma de siervo 
obedece al envío desde el cielo, cuyo desarrollo en la tierra adquiere la 
dimensión de servicio, pero la unidad de acción es de tal magnitud que 
Jesús y el Padre son uno, esto es, ambos subsisten en la unidad del Ser 



EL SENTIR DE CRISTO 155 

Divino (Jn. 10:30). Por tanto, no es posible entender el misterio de 
piedad, en la obra salvadora, comprendida desde la unidad de propósito 
divina, si no se cree que Jesucristo preexistía en Dios desde antes de la 
creación del mundo, desde donde fue destinado a ser el Salvador del 
mundo (1 P. 1: 18-20). La filiación de Jesucristo traslada a la 
temporalidad humana la eterna condición de Hijo engendrado por el 
Padre. La enseñanza teológica a este respecto apunta a que si Dios 
estaba en Cristo, había en esa identificación unidad del ser y no solo de 
destino con Dios. Aunque algunos entienden que este discurso de la fe 
es simplemente una teoría metafísica que argumenta sobre la 
preexistencia de Jesucristo, ajena a la Escritura y proyectada desde fuera 
sobre Cristo, la realidad es otra, ya que el fundamento bíblico de la 
preexistencia proyecta ésta a la base histórica de la redención, o lo que 
es igual, al principio vital de la soteriología. Es notable observar que 
todas las formulaciones que tratan del envío del Hijo por parte del 
Padre, van acompañadas de la preposición causal 'íva, para que, para, 
en ellas se aprecia el fundamento de la redención con el envío del Hijo 
eterno para hacer la obra de salvación (Gá. 4:4-5; Ro. 8:3-4; Jn. 3:16; 1 
Jn. 4:9). No cabe extenderse mucho más en esta verdad expresada en la 
primera frase del versículo: "El cual siendo en forma de Dios". No cabe 
duda que la investigación teológica necesitó un largo tiempo de 
reflexión y estudio para establecer que Cristo tiene con Dios antes de Su 
existencia terrenal, es decir, elaborar la doctrina sobre la preexistencia. 
Ahora bien, no puede expresarse esta verdad si no se tiene en cuenta 
que la preexistencia es, ante todo, algo no temporal, sino relacional, es 
decir no sobre el tiempo sino sobre el ser. Dios le constituye a Él y Él 
constituye a Dios. En Su eterna relación el Padre y el Hijo forman una 
unidad a la que llamamos esencia. Por tanto el Hijo eterno es Dios y 
está donde está el Padre eterno. Es preciso entender bien que 
engendrado eternamente por el Padre, entra en una existencia humana al 
ser engendrado en María, pero no surge cuando es concebido y nace de 
ella, porque Su Persona es anterior a toda la historia humana, como se 
considerará en el siguiente versículo. 

oüx áp7tayµov mricmw 'to dvm 'icra E>Eó), Pablo pasa de la 
preexistencia a la renuncia voluntaria de Sus derechos que le son 
naturales como Dios. La solicitud de Jesús es evidente. El sentir 
personal no le llevó a retener en Su beneficio Su condición divina. La 
segunda cláusula del versículo tiene también la dificultad del uso que 
Pablo hace del sustantivo áp7tayµov, en sentido activo denota robo, 
rapto, botín, tesoro, bien precioso, algo que por esa condición debe ser 
retenido. En ese sentido aunque le era propio el bien más precioso de la 
deidad, no le llevó a retener esa condición. Cristo es igual a Dios, 



156 FILIPENSES 11 

equivale a ser lo que Dios es, de otro modo, todo lo que hay en Dios y 
es de Dios, está en Cristo (Col. 2:9). Por el contrario tampoco hay nada 
en Dios que no esté en Cristo, es decir, no existe en Dios ninguna 
cualidad no-erística. En esa forma de Dios estuvo dispuesto a vaciarse 
para llegar al estado de humillación en la forma de siervo. Cristo no 
consideró la manifestación exterior de Su deidad como algo 
irre,nunciable y que debía retener a toda costa. La decisión de no 
mantener a cualquier precio la expresión gloriosa de Su deidad, tuvo 
que haberse tomado en la eternidad, cuanto se estableció el plan de 
redención (2 Ti. 1 :9). 

Es un excelente ejemplo para quienes en Filipos eran incapaces 
de declinar sus derechos, manteniendo el conflicto entre ellos, sin tener 
en cuenta que quien realmente tuvo derechos supremos e ilimitados, no 
los consideró como irrenunciables, para poder entregarse personalmente 
a favor, no de Sus amigos, sino de Sus enemigos. 

7. Sino que se despojó a sí mismo, tomando forma de siervo, hecho 
semejante a los hombres. 

ciA.A.ci f:au'tov EKÉvwm:v µopcpi¡v 8oúA.ou A.a~ú.Ív, f:v óµotú.Íµan 
Sino a sí mismo anonadó forma de siervo tomando, en semejanza 

av8pú.Í7tWV YEVÓµEvoc;· Kat crxtjµan EÚpE8Etc; <Úc; av8pW7tOc; 
de hombre hecho; y en porte exterior encontrándose como hombre. 

Notas y análisis al texto griego. 

Análisis: dA.A.a, conjunción adversativa sino; Éaü'tÓv, caso acusativo 
masculino singular del pronombre reflexivo declinado a sí mismo; f:Kávwcn:v, 
tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en voz activa del 
verbo KEVÓW, vaciar, agotar, consumir, evacuar, gastar, quitar, despojar, 
desguarnecer, abandonar, desertar, hacer inútil, anonadar, aquí anonadó; 
µopcp'l)v, caso acusativo femenino singular del nombre común forma; 
óoúA.ou, caso genitivo masculino singular del nombre común declinado de 
siervo, de esclavo; A.aPwv, caso nominativo masculino singular participio del 
segundo aoristo en voz activa del verbo A.aµpá.vw, tomar, coger, agarrar, 
recibir, aquí tomando; f;v, preposición propia de dativo en; óµow.íµan, caso 
dativo neutro singular del nombre común semejanza; áv8púÍnwv, caso 
genitivo masculino plural del nombre común declinado de hombre; 
yEvÓµsvo<;, caso nominativo masculino singular del participio del aoristo 
segundo en voz media del verbo ytvoµm, hacerse, ser hecho, aquí hecho; KCÚ, 

conjunción copulativa y; crxríµan, caso dativo neutro singular del nombre 
com(m manera de ser, forma, figura, en porte exterior; súps8s\.<;, caso 
nominativo masculino singular del participio aoristo primero en voz pasiva del 
verbo EÓpÍo"Kro en voz _pasiva encontrarse, aparecer, aquí encontrándose; 



EL SENTIR DE CRISTO 157 

roe;, adverbio de modo, como, que hace las veces de conjunción comparativa; 
&v0pwnoc;, caso nominativo masculino singular del nombre común hombre. 

dA.A.a Éau-rov EKÉvwcn:v. La verdadera libertad no consiste en 
retener los derechos, sino en ser capaz de desprenderse de ellos. El que 
eternamente existe en forma de Dios, porque es Dios, deviene en un 
acto voluntario a otra forma. Del hecho en sí trata esta primera 
expresión: "sino que se despojó a sí mismo", tal vez mejor se anonadó. 
El aoristo del verbo indica una acción plenamente consumada, si bien se 
prolonga como tal en el tiempo. Indica una acción hecha desde el pleno 
libre albedrío y volición. No le fue impuesto el anonadarse, ni hubiera 
sido posible como Dios que es, sino que la tomó voluntaria y 
libremente. El vaciamiento, la anonadación del Hijo de Dios, le va a 
llevar a otra forma, que expresa una situación absolutamente diferente a 
la forma de Dios que antecede y se ha considerado. El texto bíblico 
presenta primero la humillación y luego la limitación. A efectos de 
evitar una confusión notable en la cristología, pasaremos primeramente 
por la limitación, para llegar luego a la humillación, que es posible sólo 
desde la condición de hombre. 

Es necesario tener en cuenta también de que se despojó o se vació 
el Hijo de Dios. El apóstol no está interesado aquí en ese asunto, 
simplemente hace una afirmación: voluntariamente Cristo que existe en 
forma de Dios, se despoja a Sí mismo. Las respuestas a la pregunta, ¿de 
qué se vació? Son varias. Algunos proponen que el vaciarse tiene que 
ver con despojarse de Su naturaleza divina. Si esto pudiera ser, Jesús no 
sería Dios y dejando de ser Dios viniendo sólo a la condición de 
hombre, no sería posible realizar la obra de salvación. Sólo un sacrificio 
de infinito valor puede perdonar el pecado de todo aquel que cree, por 
tanto, aunque no podemos decir que Dios moría, sí tenemos que afirmar 
que quien moría era Dios. Otros sugieren que Jesús se vació de Sus 
atributos incomunicables, los que son esenciales, potestativos y 
privativos de Dios. En este caso Jesucristo sería, cuando menos, un dios 
rebajado, contradiciendo la enseñanza apostólica que afirma que en Él 
habita corporalmente la plenitud de la deidad (Col. 2:9). Todos los 
atributos divinos, tanto ónticos como operativos y morales, se 
identifican con la esencia divina, de modo que están presentes 
eternamente en Dios, por tanto, lo están necesariamente en Cristo, 
puesto que existe en forma de Dios. Otro sugieren que se despojó del 
uso de Sus atributos divinos, pero como en la observación anterior, ya 
que Cristo es una Persona Divina con dos naturalezas, simplemente 
limitó el uso de Sus atributos divinos desde la expresión visible de Su 
condición humana porque así convenía al propósito para el que fue 



158 FILIPENSES 11 

enviado, y aunque en Su naturaleza humana actuó, muchas veces, bajo 
el poder del Espíritu Santo, no cabe duda que en el relato bíblico se 
aprecia el uso de los atributos divinos durante el ministerio terrenal. El 
Señor se despojó o vació de la impronta divina en la que Dios se 
manifestó a los hombres, cubriéndola con el traje de trabajo del Siervo 
de Dios, que era Su humanidad. Desde Su condición de hombre tenía 
que. mostrarse a los hombres en semejanza de hombre. También se 
despojó de Sus riquezas (2 Co. 8:9), renunciando a todo, incluyendo Su 
propia vida. El concepto de que se hizo pobre, debe ser considerado con 
mucha atención 11 . La Biblia enseña que Él es el Unigénito del Padre 
eternamente. Cuando estaba en la tierra como hombre, seguía siendo el 
mismo Unigénito Hijo (Jn. 1:14). Todas las cosas fueron hechas por Él, 
en Él y para Él (Jn. 1:3; Col. 1:16, 17; He. 1:2), de modo que Sus 
eternas riquezas y la herencia de la creación le correspondía cuando 
estaba en la tierra en condición de hombre. La pobreza de Jesús 
expresión suprema de Su anonadamiento consistió en dar todo cuanto 
tenía hasta quedar imposibilitado de dar más, al damos Su propia vida 
(Mt. 20:28; Mr. 10:45; Jn. 1O:11 ). Se hizo pobre al ocupar el lugar 
solidario del pecador en la Cruz, haciéndose deudor sustituto para que 
en esa pobreza los pobres sin nada y sin esperanza, pudieran tener el 
regalo de la misma vida de Dios, la vida eterna con que son para 
siempre enriquecidos. Como se dice antes el Señor se despojó de Su 
gloria encubriéndola bajo el porte que manifestaba Su condición de 
Siervo de Yahvé (Is. 42:1; 53:3). 

f:v óµow)µan dv8pw7twv yEvÓµEvo~· El vehículo para la 
humillación es la humanidad del Verbo. El Hijo de Dios devino a una 
condición que antes no tenía, en semejanza de hombre. Una antítesis se 
manifiesta el que es en forma de Dios, viene a una existencia en la 
condición de hombre, o en la semejanza de hombre. Lo sorprendente es 
la precisión de la Escritura en esta verdad: Quien existía, vino a ser 
hecho. Es la verdad que Juan tiene en mente (Jn. 1:14). Quiere decir que 
antes de ese hecho no tenía una naturaleza humana. De otro modo uno 
de la Trinidad entra, no solo en relación con la criatura, sino que se hace 
semejante a ella. 

Pablo no menciona aquí la concepción del Hijo de Dios, pero, al 
hacer referencia a la humanidad no es posible dejar de considerarla. 
Pablo presenta aquí el gran contraste y la gran verdad. Afirmó la deidad 
de Cristo (v. 6) y ahora habla de Su humanidad, ofreciendo la tremenda 
paradoja de Jesús. De una forma precisa habla de un devenir de la 

11 Ver comentario a 2 Co. 8:9. 



EL SENTIR DE CRISTO 159 

deidad a la humanidad. No es que Cristo llegó a ser hombre, sino que se 
despojó a Sí mismo para serlo, por tanto en ese proceso no deja a un 
lado la deidad, pero debe entenderse como el modo por el cual el Hijo 
de Dios entró en la historia humana como hombre, manifestando, en 
contraste con la omnipotencia y eternidad de Dios, la debilidad y 
temporalidad de la criatura, resaltando su fragilidad (Is. 40:5; Mt. 24:22; 
Le. 3:6; Jn. 17:2). El contraste de eternidad y temporalidad, entre Dios y 
el hombre, está continuamente presente en la Escritura, a modo de 
ejemplo en las palabras del profeta: "Voz que decía: Da voces. Y yo 
respondí: ¿Qué tengo que decir a voces? Que toda carne es hierba, y 
toda su gloria como flor del campo. La hierba se seca, y la flor se 
marchita, porque el viento de Jehová sopló en ella; ciertamente como 
hierba es el pueblo. Sécase la hierba, marchítase la flor; mas la 
palabra del Dios nuestro permanece para siempre" (Is. 40:6-8). Estos 
dos extremos infinitamente distantes y antitéticos se unen en la 
encamación. De otro modo, el mismo que existe ab eterno, comienza 
una existencia novedosa como hombre. El Creador se hace también 
criatura. No se trata de que el Hijo de Dios se convirtió en hombre, sino 
que se hizo hombre, sin dejar de ser el mismo Dios eterno. 

La encamación tanto en cuanto a acto como a estado, es el 
resultado del envío del Hijo desde el seno del Padre, para hacer posible 
a los hombres que creen sean hechos partícipes de una filiación con el 
Padre y salvarlos de la condenación y, por tanto, de la situación de 
muerte en que se encuentran por el pecado. Pablo habla aquí del 
acontecimiento por el cual Jesucristo comenzó a existir en la carne, de 
otro modo, deviene de laforma de Dios, a la condición de hombre. La 
filiación no es posible sin redención (Gá. 4:4-5), y la redención no es 
posible sin la entrega de la vida, cosa imposible en la deidad, pero 
realizable en el plano de la humanidad. La encamación trae aparejado el 
componente de /imitación. Dios no se humilla al hacerse hombre, 
simplemente se limita, asumiendo la condición de la criatura, pero se 
humilla al hacerse siervo, esclavo en la más absoluta dimensión de la 
palabra, haciéndose obediente hasta la muerte y muerte de Cruz (v. 8). 
La encamación hace a Dios compartir naturaleza con el hombre y 
hacerse solidario por medio de ella del destino humano, sometido a 
todas sus limitaciones, experiencias, tentaciones y angustias. Él se 
convierte en ciudadano del mundo, miembro de una determinada 
nación, heredero de una familia y vinculado a ella (Ro. 1: 1-4 ). Por otro 
lado, el pecado del mundo es puesto sobre Él y se le demanda la 
responsabilidad penal del mismo haciéndolo, en Su condición de 
hombre, sacrificio expiatorio por el pecado (2 Co. 5 :21 ). No podría 
expresar a los hombres el mensaje del amor sin hacerse hombre, para 



160 FILIPENSES 11 

que, como se dice antes, por Su pobreza el hombre pueda ser 
enriquecido (2 Co. 8:9). Retirar la maldición de la muerte requería ser 
hecho maldición, sólo posible desde Su naturaleza humana (Gá. 3: 13). 
Este que existe eternamente en forma de Dios, Creador de todas las 
cosas (Jn. 1 :3), acompaña a los hombres sumidos en tinieblas para 
hacerse luz en su mundo y en su interior. Se hace hombre pero no 
depone Su ser divino, por lo que puede damos vida, la vida de Dios, e 
introducimos en Su comunión de Hijo con el Padre (1 Jn. 1: 1-4). No se 
trata de una mera apariencia por la que Dios el Hijo se presenta de otra 
forma ante los hombres, sino una verdadera inserción de Dios entre los 
humanos por medio de la encamación y nacimiento virginal de María. 
La encamación exige el nacimiento de mujer, bajo el área supervisada 
de la ley (Gá. 4:4). Alguien podría preguntarse porque razón usa la vía 
de la encamación, ninguna razón ni bíblica ni humana responde a esto, 
simplemente hemos de entender que la encamación y el nacimiento fue 
la forma elegida por Dios para hacerse hombre (Mt. 1:18-25; Le. 1:26-
38). Se trata del inicio de una nueva experiencia de vida pero en modo 
alguno se trata del comienzo absoluto del Hijo de Dios, que por ser Dios 
no tiene principio ni fin. La condición divina de Jesús no se inicia en el 
nacimiento, sino que como Pablo enseña en lo que antecede tiene una 
preexistencia eterna. 

El hecho de la encamación manifiesta que Dios se encama en la 
Persona del Verbo, razón de ser de la salvación y con ello razón 
fundamental del cristianismo como una comunidad de salvos que 
constituyen un cuerpo en Cristo. El término encarnación es sinónimo de 
humanización. No es solo que Dios el Hijo tome cuerpo humano, sino 
que se hace hombre incluyendo en ello toda la parte espiritual propia del 
ser humano. La encamación parte del envío del Hijo que se hace 
presente en el seno de María, por lo que el Padre debe ser considerado 
como iniciador. Pero el Hijo es el sujeto realizador de la acción por ser 
la Persona Divina que se encama, y los hombres como los destinatarios 
de los efectos que siguen a ella. De la unión de Dios con la naturaleza 
humana, creada y asumida en el mismo acto, resulta el hombre Jesús. 
Desde ahí la humanidad subsistente en la segunda Persona Divina, es ya 
para siempre la humanidad de Dios el Hijo. 

Hablar de encamación no es hablar de la autodivinización del 
hombre que por sí mismo llegó a ser Dios, sino que es referirse al acto 
de libertad en que el Hijo en la unidad del Padre y del Espíritu toma la 
decisión de proyectarse fuera de Sí mismo vinculándose con una 
naturaleza humana que es subsistente hipostáticamente en Su eterna 
Persona Divina. Por esa acción surge una realidad nueva por medio de 



EL SENTIR DE CRISTO 161 

la cual el Hijo se exterioriza a Sí mismo. Desde la perspectiva divina la 
encamación es una auto-donación de Dios al hombre. La acción se 
produce desde la omnipotencia divina, que es el principio activo de la 
encamación, mientras que la humanidad del Hijo es el final receptor de 
la acción del principio activo de Dios. 

Ahora bien, Pablo se refiere a Cristo, principio de todo, poseedor 
y comunicador de la vida, y pasa a presentarlo como hombre a 
consecuencia de la encamación. Pero este hombre Jesús, es la expresión 
visible de la vida trinitaria de Dios en una criatura y la incardinación de 
la creatura en Dios. El Ser Divino en la Persona del Hijo, con la acción 
generadora de la humanidad por obra del Espíritu Santo, se inserta en la 
historia humana, ofreciendo vida al hombre y atrayéndolo hacia Él 
mismo haciéndolo regresar al centro originario y al lugar donde alcanza 
toda la plenitud. La creatura se vincula al Creador al ser acogida en una 
hipóstasis personal, de forma que persistiendo la diferencia de 
naturalezas, crece hasta el límite posible la unión entre el Creador y la 
creatura. En esto se proyecta la salvación que consiste en que Dios 
otorga la vida eterna, Su propia vida y nos asume en Su paternidad 
haciéndonos Sus hijos, es decir, el Hijo se hace hombre, y los hombres 
que responden por fe al llamamiento de Dios se hacen hijos en el Hijo. 

En el texto el sujeto de la encamación es Cristo el Hijo de Dios, 
porque es lo que corresponde a Su esencia y lugar en el Seno Trinitario. 
Dios no hace nada en la historia que no sea de conformidad y como 
proyección de Su propio Ser Trinitario. El lugar del Hijo en la Trinidad 
explica la encamación que nos deja vislumbrar Su naturaleza trinitaria. 
En la encamación se prolonga a la creatura la realidad y relación eterna 
del Hijo. No es, pues, otra cosa que el decirse a sí mismo como 
expresión exhaustiva de Dios, al salirse de Sí mismo en una 
exteriorización reveladora, que comporta en ella la operación de 
salvación como el decir supremo del amor de Dios por la creatura. Sólo 
en la encamación y por el resultado de ella el inmutable Dios que no 
puede padecer, puede compadecerse del hombre y experimentar los 
quebrantos de la creatura sin menoscabo de Su Deidad. En Cristo 
conocemos al Dios humilde y al Dios humillado, inalcanzable misterio 
para la mente humana, finita, condicionada, y lim'itada. 

La encamación por medio de cuyo hecho Dios el Hijo toma una 
naturaleza humana y se hace carne, esto es, hombre, no puede 
considerarse sólo como un hecho puntual en el cual se inicia el proceso 
de gestación que termina en el alumbramiento. El hombre en su 
dimensión plena comienza por la encamación pero se realiza como 



162 FILIPENSES 11 

hombre en el decurso de su existencia de vida, es hombre porque puede 
experimentar todo cuanto le es propio al hombre, y de ahí que vaya 
sabiendo de humanidad en el transcurso de su vida. Así ocurre también 
con Jesucristo, va sabiendo de humanidad en la medida en que va 
siendo hombre con todas sus experiencias. De este modo puede decirse 
que la encamación comienza en el seno de María y concluye en la Cruz 
CQn la muerte como hombre, continuando con el tiempo en el sepulcro y 
proyectándose definitivamente en la glorificación. 

Es necesario notar que el apóstol presente la encamación de 
Cristo como una acción kenótica, es decir, de descenso y de entrega. 
Esta limitación, no significa deposición del ser, del poder o del conocer 
divinos en una especie de auto-aniquilación, sino una adecuación de 
ellos a las condiciones de la existencia finita del hombre, que le hace 
posible vivir las limitaciones de éste y padecer las violencias que el 
hombre histórico vive. El infinito supremo de Dios tiene capacidad para 
ser menos, de modo que pueda compadecerse de la situación humana. 

Debe apreciarse que Pablo no dice simplemente que Jesucristo es 
como los hombres, sino semejante a ellos. La humanidad de Cristo la 
identifica con todos los hombres en cuanto a los elementos constitutivos 
de toda humanidad, o de una naturaleza humana. a) Es poseedor de un 
cuerpo humano (Mt. 26:26, 28; Mr. 14:8; Gá. 4:4). b) Poseedor de un 
alma humana (Mt. 26:38; Mr. 14:34). e) Igualmente en posesión de un 
espíritu humano (Le. 23:46; Jn. 11:33; 19:30). Sin embargo, si era 
semejante a los hombres entraña alguna diferencia, esto es, que Cristo 
era algo más que un mero hombre, y que había en Él diferencias 
substanciales con los demás. Una es que Su naturaleza humana y sólo la 
Suya, desde el mismo momento de la concepción fue puesta en unión 
personal con y en la Persona Divina del Hijo de Dios, quien la sustenta 
y esa Persona Divina, viene a ser el sujeto de atribución de aquella 
humanidad. Una segunda diferencia tiene que ver con la ausencia de 
pecado en la humanidad de Jesús (2 Co. 5 :21 ), por eso el apóstol enseña 
que Dios envió a Su Hijo "en semejanza de carne de pecado" (Ro. 8:3). 
Aunque es un hombre real, Su humanidad no le despoja de Su 
naturaleza divina, sino que siendo hombre perfecto es también Dios 
verdadero. En razón de que el sujeto de atribución de responsabilidad de 
las acciones constituye la base de la personalidad, se manifiesta la 
humanidad de Cristo como la de un hombre sin personalidad humana. 
Por tanto, Jesucristo es una Persona teándrica, o teantrópica, esto es, 
Divino-humana, que se llama unión hipostática, porque las dos 
naturalezas subsisten en la Persona Divina del Hijo de Dios, sin mezcla 
entre ellas. La encamación del Hijo de Dios no disminuyó la 



EL SENTIR DE CRISTO 163 

trascendencia de su Persona Divina, sin embargo no hay confusión de 
naturalezas, de modo que la humanidad de Jesucristo subsistente en la 
Persona del Hijo, no se mezcla para participar en la esencia sustancial de la 
Deidad. La unión es hipostática porque tiene lugar en el núcleo mismo de la 
personalidad, siendo la Segunda Persona Divina, el sujeto de atribución de 
las dos naturalezas. Esta unión hipostática es indisoluble. De Jesús, 
hombre, heredero del trono de David, se dice que Su reino no tendrá fin 
(Le. 1 :33). De Jesús el hombre perfecto, como sacerdote, se dice que Su 
sacerdocio es inmutable, por tanto eterno (He. 7:24). 

µopcpl¡v óotSA.ou A.apwv, Desde la condición o semejanza de 
hombre, puede dar un paso más pasando de la limitación a la 
humillación. Las palabras de Pablo son precisas: "Tomando forma de 
siervo". Es el segundo elemento de la antítesis: Forma de Dios y ahora 
forma de siervo. El estado de humillación sigue al de limitación. La 
humillación no consistió en hacerse hombre, sino en hacerse siervo. El 
sustantivo ooúA.0<;, se usa para referirse a quien sirve en su condición de 
siervo, por eso se aplica también en sentido de esclavo, aquel que sirve 
por su condición personal como objeto de servicio. Sin embargo, en el 
caso de Jesucristo, no significa llegar a un estado social de esclavitud, 
sino al de entrega voluntaria en un servicio de obediencia absoluta al 
Padre en la ejecución del plan de redención, desde la realidad de Su 
humanidad. Esa forma que manifiesta el estado de humillación fue 
tomada en un determinado momento del tiempo histórico de los 
hombres, como cumplimiento de una decisión eterna antecedente. Si 
vino a una existencia en forma de siervo, quiere decir que era la 
expresión visible de una realidad esencial, sólo posible desde Su 
humanidad. Cristo es un siervo voluntario que cumple en sí una 
enseñanza bíblica de extensión del Antiguo y Nuevo Testamento. El 
escritor de la Epístola a los Hebreos, hace referencia a esto cuando 
escribe: "Por lo cual, entrando en el mundo dice: Sacrificio y ofrenda 
no quisiste; mas me preparaste cuerpo" (He. 10:5). La capacitación 
para llevar a cabo el sacrificio expiatorio que Dios establecía, queda 
vinculado a me apropiaste o me preparaste cuerpo. Este cuerpo 
preparado por Dios se le devuelve a Él ofrecido en sacrificio perfecto 
por el pecado. El cuerpo en sí, como referencia a la humanidad que 
expresa, es entregado voluntariamente como ofrenda expiatoria por el 
pecado. La dotación de una naturaleza humana a la Persona Divina del 
Hijo, la encamación de la Deidad, es el resultado de la operatividad 
conjunta de las tres Personas divinas. Sin embargo la lectura del texto 
en el Salmo de donde está tomada es diferente en donde se lee: en lugar 
de me preparaste cuerpo, "has abierto mis oídos" (Sal. 40:6-8). La 
aparente discrepancia ilumina la obediencia del Siervo, ya que 



164 FILIPENSES II 

obediencia va ligada a oír, ambas con la misma raíz en el hebreo. Por el 
oído entra el mandamiento que se ejecuta por medio del cuerpo. El 
sentido sacrificial de la redención exigía la entrega del Redentor sin 
reserva alguna, para hacerse obediente hasta la muerte y muerte de 
Cruz. De tal manera que el sacrificio de Jesús exigía obediencia 
incondicional al Padre para la ejecución de la obra (Jn. 1O:17-18). Pero 
toda obediencia determina una posición subordinada. En la sola 
naturaleza divina del Hijo de Dios, se toma la decisión de obedecer 
hasta la muerte, pero, la Segunda Persona divina no puede entrar en la 
experiencia de obediencia en razón de la igualdad entre Él y el Padre en 
el seno de la deidad. Hacerse obediente implica entrar en el estado de 
humillación. El contraste entre las dos formas que aparece en el pasaje 
forma de Dios y forma de siervo es evidente: Quien existe eternamente 
en forma de Dios, viene en el tiempo a tomar forma de siervo. El 
vehículo que le permite llegar a esa forma es Su humanidad, "hecho 
semejante a los hombres". El problema de la obediencia hasta la muerte 
queda resuelto mediante la encamación, a la que se ha referido antes. 

Kat crxtjµan EÚpi::8dc; wc; av8pwnoc;. La última frase del 
versículo está situada en algunas versiones como RV60, al principio del 
versículo siguiente. Sin embargo muchas modernas varían la puntuación 
como corresponde mejor según el estudio gramatical del texto. No tiene 
gran importancia puesto que la expresión es el vínculo de unión con lo 
que sigue. Pablo dice que Jesucristo se encuentra en porte exterior de 
hombre, lo que relaciona la limitación y la humillación con la 
humanidad. No es una apariencia humana es un hombre real, Su porte, 
Su expresión visible, Su condición es la de un hombre. Desde cuya 
humanidad es posible la obediencia en un pleno vaciamiento. La 
palabra crxfiµa, condición, se refiere a la expresión visible de Su 
humanidad. Quien vino a ser hecho semejante a los hombres, fue visto y 
apreciado como hombre por los hombres (1 Jn. 1: 1 ). El Señor manifestó 
en todo la condición de hombre: Nació (Le. 2:7); creció (Le. 2:52); tuvo 
una familia humana (Mt. 13:55-56); trabajó (Mr. 6:3); tuvo hambre, 
sueño, sed y cansancio (Mt. 4:2; Jn. 4:6-7; Mr. 4:38); lloró (Jn. 11 :35); 
fue un hombre social (Jn. 2: 1-2). Lo hombres se referían a Él como a un 
hombre (Mt. 16:13; Jn. 7:46; 10:33). En su juicio fue presentado como 
hombre (Jn. 19:5). Sin duda aunque en un contraste tan profundo que 
escapa, muchas veces, de nuestra propia condición, Jesucristo se 
presenta aquí como Dios manifestado en carne, que renuncia a Sus 
derechos divinos para asumir la situación de los hombres. 

Hay un admirable contraste: Satanás quiso ser semejante al 
Altísimo y establecer su trono al lado del trono de Dios (Is. 14:13-14); 



EL SENTIR DE CRISTO 165 

el hombre quiso llegar a ser como Dios (Gn. 3:5); Dios en cambio 
asume la forma de siervo para hacerse servidor de los hombres 
salvándolos de su pecado y condenación (Jn. 4:34; 6 :38; Le. 22:42). 

8. Y estando en la condición de hombre, se humilló a sí mismo, 
haciéndose obediente hasta la muerte, y muerte de cruz. 

1ham::í vwm::v Éau'"t'Óv yEvÓµEvoc; Ú7ttjKooc; µÉXPt 8aváwu, 
Se humilló a sí mismo, haciéndose obediente hasta muerte, 

8aváwu DI:: cnaupou. 
Y muerte de cruz. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: É•ancí vwm:;v, tercera persona singular del aoristo primero de 
indicativo en voz activa del verbo 't<.X7ti>Ívw, rebajar, humillar, bajar, 
amengu,ar, disminuir, decrecer, debilitar, atenuar, aquí se humilló; Émnov, 
caso acusativo masculino singular del pronombre reflexivo declinado a sí 
mismo; yi>vÓµi>voc;, caso nominativo masculino singular del participio aoristo 
segundo en voz media del verbo yí voµm, hacerse, ser hecho, aquí haciéndose; 
úntj1rnoc;, caso nominativo masculino singular del adjetivo obediente; µÉX,pt, 
conjunción hasta; 9avá't0u, caso genitivo masculino singular del nombre 
común muerte; 9avchou, caso genitivo masculino singular del nombre común 
muerte; o&, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, 
con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; crtaupou, caso 
genitivo masculino singular del nombre común cruz. 

~1'a7tEÍ vwcrnv f:au•Óv yEvÓµEvoc; Ú7ttjKooc; µÉxpi 8aváwu, 
La primera frase del versículo "y estando en la condición de hombre" 
se ha considerado como final del anterior. Para situarla como primera 
del actual es necesario añadirle la conjunción copulativa y con la que 
empieza y que no está en el texto griego. Simplemente el apóstol estaba 
diciendo que cuando Jesús se encarna y aparece en el tiempo de Su 
ministerio, era visto como hombre y tenido como tal. 

Este hombre perfecto, que es Dios infinito, no solo se anonada y 
se humilla al tomar la condición de siervo, sino que en esa forma 
esencial de Su condición humana:, se rebaja aún más para tomar la 
determinación de dar voluntariamente Su vida en la Cruz. El progreso 
de la gracia se manifiesta en el pleno descenso. Es necesario entender 
que cuando aparece gracia u operación de la gracia; hay descenso en el 
entorno, puesto que la gracia es el amor en descenso, esto es, orienta y 
conduce a Dios a descender a las necesidades el hombre. En la 
ejecución del plan de redención, Jesús, sustituto de los pecadores debía 
abajarse hasta llegar al lugar más bajo de la tierra (Ef. 4:9), que es 



166 FILIPENSES II 

equivalente a descender al lugar del más vil de los pecadores para hacer 
salvable a todo hombre. 

La obediencia es la manifestación propia de un siervo. En Su 
muerte, siendo a la vez sacerdote y víctima, se ofreció a Sí mismo por el 
pecado (Is. 53: 1 O). La entrega personal a la muerte era un acto de 
obediencia al Padre en la ejecución del plan de redención. El hacerse 
hombre tenía como propósito poder morir por los hombres pecadores 
(He. 2:9). Ahora bien, la grandeza de la operación salvadora que 
implica la muerte del Redentor, exige entender bien que la muerte en la 
Biblia no es un estado de término, sino de separación. La muerte física 
es el estado de separación entre la parte material y la inmaterial del 
hombre. Pero esta es consecuencia visible de la muerte espiritual, que 
es el estado de separación entre el hombre y Dios a causa del pecado 
(Gn. 2:17; Ef. 2:5). El Señor gustó la muerte por todos, tanto en su 
sentido físico, como espiritual, al ocupar el lugar del pecador para ser el 
sustituto perfecto y necesario. Físicamente el Señor murió (Le. 23:46; 
Jn. 19:30), pero también lo hizo muriendo espiritualmente (Sal. 22: 1; 
Mt. 27:45-46; Mr. 15:34). 

La dimensión suprema de la entrega voluntaria es que fue 
obediente hasta la muerte, y muerte de cruz. La crucifixión era el modo 
de muerte reservado a sediciosos, rebeldes y esclavos. Pilato justificó la 
ejecución de Cristo, sentenciándolo a la crucifixión conforme a la 
legalidad romana. Para que quedase constancia de ello, escribió la 
sentencia sobre una tabla y la colocó en lo alto de la cruz: "Jesús 
nazareno, rey de los judíos" (Jn. 19: 19). No pudiendo haber otro rey 
que no fuese César, los que se proclamasen rey en un territorio romano, 
eran tenidos por sediciosos. Para estos estaba reservada la muerte en la 
cruz. Era, sin duda una muerte infamante. El reo se desnudaba 
totalmente antes de enclavarlo en el madero, por lo que era 
vergonzosamente visto de todos los que pasaran cerca de la cruz. La 
exhibición del crucificado generaba el desprecio de muchos, por lo que 
era injuriado. Además, el sufrimiento físico era enorme. Enclavado por 
las muñecas, introducido el clavo que las sujetaba en el hueco entre el 
radio y el cúbito, el brazo quedaba tensado en una posición horizontal 
elevada que producía con el tiempo espasmos musculares. Tal posición 
tensaba también el pecho con lo que también producía dificultades para 
inhalar el aire a los pulmones. Las piernas no estaban totalmente 
estiradas, sino que quedaban parcialmente dobladas, apoyándose sobre 
el suppedaneum, si es que lo tenía, muchas veces se enclavaban los pies 
sobre el mástil vertical de la cruz. Con el tiempo hacía insoportable la 
respiración, ya que el cuerpo quedaba colgado de los brazos al no ser 



EL SENTIR DE CRISTO 167 

posible mantenerlo erguido apoyado por los pies. Esta muerte de cruz, 
fue, sin duda, una de las razones de la agonía en Getsemaní, para la que 
Cristo necesitó, como hombre, recursos de ayuda y aliento divinos, que 
superase la resistencia natural y moral del hombre a esa forma de 
muerte (Le. 22:43; He. 9: 14). 

Sin embargo la voluntariedad de la muerte y la entrega suprema a 
ella, no tenía que ver sólo, aunque lo comprendía, con el sufrimiento 
físico y la muerte física. Para esto había venido y afirmado Su rostro en 
determinación de asumirla, como lo anunció repetidas veces: "cuando 
se cumplió el tiempo en que Él había de ser recibido arriba, afirmó su 
rostro para ir a Jerusalén" (Le. 9:51 ), todavía más enfático: "El Hijo 
del Hombre será entregado a los principales sacerdotes y a los 
escribas, y le condenarán a muerte; y le entregarán a los gentiles para 
que le escarnezcan, le azoten, y le crucifiquen" (Mt. 20: 18-19). Todavía 
más, Jesús dijo enfáticamente que "el Hijo del Hombre no vino para ser 
servido, sino para servir, y para dar su vida en rescate por muchos" 
(Mt. 20:28). El componente de muerte de cruz, tiene que ver con otra 
dimensión infinitamente mayor que la muerte física, y se trata de asumir 
voluntariamente la muerte espiritual del hombre. 

Esto requiere entender claramente el componente hipostático en 
Jesucristo, que se ha considerado antes. Sin embargo es determinante 
entender que siendo hombre es también Dios. Quiere decir esto que 
Jesús es tanto hombre como Dios, de otro modo, Jesucristo es Dios­
hombre, Emmanuel. La deidad nunca estuvo separada de la humanidad 
ya que ambas subsisten en la segunda Persona Divina, pero, en esta 
subsistencia no se mezclan ni se confunden, sino que cada una de ellas 
expresa la natural condición que le es propia. El suceso de la 
encarnación permite que Dios comience a existir también en carne, en 
un estado de igualdad con los hombres, salvo las diferencias de 
vinculación y santidad de las que se ha considerado antes, en una 
igualdad de destino con los humanos, llegado Dios a la existencia en la 
forma de siervo, sometido a todas sus determinaciones, pero sin dejar, 
en ningún caso de ser Dios (Ro. 1:1-4; 2 Co. 5:21; 8:9; Gá. 3:13; 4:4-5; 
Fil. 2:6-11). La humanidad del Hijo de Dios exige entenderla desde Su 
filiación divina y Su existencia eterna. La encarnación pone de 
manifiesto la unión del Verbo con la humanidad, en una naturaleza 
creada por el Espíritu Santo, a la que el Hijo personaliza y mediante la 
cual expresa visiblemente en el campo de los hombres Su filiación 
eterna. Es una decisión libre del Eterno que se proyecta a Sí mismo 
fuera de sí en amor como una majestuosa donación en entrega del 
Creador a la criatura. Es sumamente necesario entender que en cada 



168 FILIPENSES II 

actuación y experiencia de Jesús, está vinculada la deidad de Su única 
Persona. En ningún momento la existencia de Su humanidad estuvo, ni 
pudo estar, desvinculada de la Persona Divina en quien subsiste. 

Según Hebreos, Cristo oró con clamor y lágrimas al que le podía 
librar de la muerte y fue oído "a causa de su temor reverente" (He. 
5:,7). Esa petición en Getsemaní no tenía que ver con ser librado de la 
muerte física y del sufrimiento que entrañaba, sino de algo más 
profundo, de la muerte en un sentido más amplio y radical. 

Debe entenderse aquí como la experiencia de lo que la muerte 
produce en sentido de separación especialmente sensible el sentido de 
separación de Dios, que es la muerte espiritual. Adán vivió un tiempo 
muy largo antes de producirse su muerte física, sin embargo, Dios le 
había dicho que en el mismo momento en que desobedeciera, se 
produciría su muerte (Gn. 2: 17). La determinación divina tuvo 
cumplimiento primero en el plano espiritual y más tarde, como 
consecuencia de la muerte espiritual, se produjo la muerte física. El 
término la muerte comprende la totalidad del estado de separación tanto 
físico como espiritual y se proyecta a una dimensión perpetua en lo que 
se llama en la Escritura "la muerte segunda" (Ap. 20:14). El 
conocimiento sobrenatural de Jesús, en la naturaleza humana del Hijo 
de Dios, es limitado y sólo dotado de él por comunicación expresiva de 
la Persona Divina que la sustenta. De ahí que exista en Él 
desconocimiento en Su humanidad (cf. Mt. 24:36), de lo que es 
plenamente conocido en Su deidad, lo que supone que la comunicación 
de idiomas entre las dos naturalezas se haga a través de la Persona 
Divina en la que ambas tienen existencia. El Plan de Redención, 
establecido en la eternidad, antes de la creación de cuanto existe (2 Ti. 
1 :9) comprendía la sustitución vicaria de Jesucristo en favor de los 
salvos y la sustitución potencial, para toda la humanidad a fin de hacer 
salvable en Él a todos los pecadores. Esta sustitución comprendía toda 
la dimensión de la muerte, esto es, tanto la sustitución en la muerte 
física como en la muerte espiritual. La Persona Divina del Verbo 
conocía la resolución del problema que esto suponía en toda la 
dimensión, sin embargo, la naturaleza humana del Señor se ve 
conmocionada ante una situación por la que había de pasar que, según la 
Escritura, comprendía la experiencia de la muerte espiritual. En la Cruz 
el Señor expresaría las palabras del Salmo: "Dios mío, Dios mío, ¿por 
qué me has desamparado?" (Sal. 22:1; Mt. 27:46). Esa situación de 
desamparo comprende la rotura de la comunión con Jesús, el Salvador 
del mundo que desde Su humanidad, siempre vinculada a la Segunda 
Persona divina, estaba cargado con el pecado. Este Salvador era 



EL SENTIR DE CRISTO 169 

considerado por Dios como sacrificio expiatorio por el pecado (2 Co. 
5:21 ). En este estado de separación era considerado como maldición 
para que los perdidos pudiesen alcanzar la bendición de Dios en Él (Gá. 
3:13-14). La experiencia de la muerte espiritual tiene lugar cuando el 
juicio de Dios por el pecado desciende sobre el inocente Cordero de 
Dios que lo lleva sobre sí en la Cruz (Jn. 1 :29). Todas las ondas y las 
olas del juicio de Dios descendieron sobre Cristo en las horas en que el 
Padre le desampara para ampararnos a nosotros (Sal. 42:7). En esa 
situación estaría en pozo profundo, cenagoso, de desesperación (Sal. 
40:2). En las horas de tinieblas que envolvieron la Cruz tuvo lugar el 
cumplimiento histórico-temporal de la experiencia de la muerte 
espiritual del Salvador. Nada sabemos que ocurrió durante las tres horas 
de tinieblas. Es tan grande el silencio del relato bíblico como el del 
Crucificado. Durante esas tres horas de tinieblas, el Salvador entró en el 
mayor de los sufrimientos espirituales, con una intensidad propia del 
infierno. Dos aspectos son absolutamente ciertos en todo el tiempo de la 
Cruz: a) la santidad esencial de Jesús, ya que el pecado que llevaba 
sobre sí al madero (1 P. 2:24), nunca le contaminó personalmente, de 
manera que quien moría en la Cruz era tan santo en el tiempo de Su 
sacrificio, como lo fue en la eternidad, de cuya santidad proclaman en 
rendida adoración los querubines (Is. 6:1-3); b) el amor del Padre, que 
tuvo eternamente y del que Dios mismo dio testimonio (Mt. 3: 17). 
Todavía más, el Padre le amaba porque ponía voluntariamente Su vida 
por las ovejas (Jn. 1O:17); es decir, el sacrificio de la Cruz era, 
agradable a Dios, por ser de disposición divina (1 P. 1: 18-20). Sin 
embargo, en las tres horas de tinieblas, el Padre le desampara, haciendo 
que el bendito Salvador experimente una situación espiritual a la que 
jamás hubiera llegado antes. Las tinieblas ocultan a los ojos de la 
creación el sufrimiento del Creador (Jn. 1 :3; He. 1 :2, 3) que estaba 
experimentando el abandono del Padre a causa del pecado del mundo. 
La dimensión es tal que llega a ser incompresible, como decía Lutero: 
"Dios, desamparando a Dios, ¿quién podrá entenderlo?". Fue ya al 
final del tiempo de tinieblas, Mateo dice que era "cerca de la hora 
novena", cuando Jesús utiliza el Salmo 22, para gritar con fuerza las 
palabras del primer versículo; "Dios mío, Dios mío ¿por qué me has 
desamparado?". Esas palabras marcan el clímax del sufrimiento de 
Cristo por el mundo. Fue durante el tiempo de tinieblas que Jesús bebió 
hasta el final la copa de que le había sido presentada en Getsemaní, y 
por la que oró insistentemente a Su Padre para que si había alguna 
manera, pasara de Él. Fue esa la hora del sufrimiento de la deidad. Jesús 
experimenta la más grande desolación a causa del desamparo del Padre. 
En ese tiempo el Siervo de Dios estaba sufriendo por "nuestras 
rebeliones" (Is. 53:5). Era el tiempo del cumplimiento de las palabras 



170 FILIPENSES 11 

del Bautista: "el Cordero de Dios que quita el pecado del mundo" (Jn. 1 :29). 
En la Cruz, Jesús, el Hijo de Dios, estaba expiando potencialmente el pecado 
del mundo para poder redimir virtualmente a los del mundo que creyesen. El 
llevaba sobre Sí el castigo penal que la Ley establecía para el pecado, que no es 
otra cosa que la muerte, no sólo fisica, sino también espiritual (Gn. 2: 17; Ro. 
6:23). Jesús se refirió a esa experiencia cuando habló "del bautismo con que 
seria bautizado", y de la "copa que tendría que beber" (Mt. 20:22; Le. 12:50). 
El Señor tenía que ser sustituto personal y solidario de quienes creyesen en Él 
para salvación, mediante la sustitución de cada uno en la pena del pecado que 
es la muerte espiritual. Si la muerte espiritual es el estado de separación de Dios 
a causa del pecado y Jesús es el sustituto del pecador, la muerte espiritual del 
pecador fue también la Suya. Las palabras de Jesús en el texto griego expresan 
un hecho terminado; el aoristo del verbo demanda esa interpretación; cuando 
Él recita con voz potente las primeras palabras del Salmo, se había producido 
ya el estado de desamparo, de separación, de interrupción de comunión con el 
Padre, no a causa de Su pecado, sino a causa del nuestro, del que se hacía 
solidario para satisfacer las demandas penales que la justicia de Dios había 
establecido. Esa situación era la propia de la experiencia de vida en la muerte 
del infierno. La dimensión es grande, pero no menos necesaria. Si Jesús no 
hubiera muerto en nuestra muerte, no habría salvación para ninguno de los 
pecadores. En este sentido escribe Calvino: 

"Nada hubiera sucedido si Jesucristo hubiera muerto solamente 
de muerte corporal. Pero era necesario a la vez que sintiese en su alma 
el rigor del castigo de Dios, para oponerse a su ira y satisfacer a su 
justo juicio. Por lo cual convino también que combatiese con las 
fuerzas del infierno y que luchase a brazo partido con el horror de la 
muerte eterna. Antes hemos citado el aserto del profeta, que el castigo 
de nuestra paz fue sobre Él, que fue herido por nuestras rebeliones, 
molido por nuestros pecados (Is. 53:5). Con estas palabras quiere decir 
que ha salido fiador y se hizo responsable, y que se sometió, como un 
delincuente, a sufrir todas las penas y castigos que los malhechores 
habían de padecer, para librarlos de ellas, exceptuando el que no pudo 
ser retenido por los dolores de la muerte (Hch. 2:24). Por tanto, no 
debemos maravillarnos de que se diga que Jesucristo descendió a los 
infiernos, puesto que padeció la muerte con la que Dios suele castigar a 
l . 'l ,,12 os perversos en su ;usta co era . 

Entender las horas de tinieblas es discernir que Jesús sufrió la 
maldición del pecador. No se trata de padecer una muerte fisica 
sustitutoria y solidaria, sino que el Hijo de Dios, nuestro Salvador, fue 

12 Juan Calvino. o.e., vol. 1, pág. 382. 



EL SENTIR DE CRISTO 171 

sumergido en los dolores, angustias, desamparo, castigo, aflicciones y 
penalidades que son fruto de la maldición y consecuencia de la ira de 
Dios, la cual es también principio y causa de la muerte espiritual (Gá. 
3:13). El apóstol Pablo sitúa al pecador en razón de su pecado, bajo la 
maldición de la ley. Esa maldición es una carga espiritual que conduce a 
muerte eterna (Is. 53:6). Es un aspecto legal contrario, que comprende 
la carga del pecado personal, el acta de decretos que era contraria, y la 
acción de las fuerzas de maldad (Col. 2: 13-15). En la operación divina 
llevada a cabo por Cristo, "nos redimió", es decir, nos rescató, lo que 
equivale a pagar hasta satisfacer plenamente el precio de la deuda 
espiritual que teníamos contraída, para poder sacar al esclavo del lugar 
de esclavitud. En ese sentido Jesús tenía que ser nuestro sustituto, por 
tanto, tuvo que "ser hecho por nosotros maldición"; en esas angustiosas 
horas de la Cruz, el Salvador, hecho sustituto personal nuestro llevaba 
nuestros pecados, ocupando nuestro lugar. En la Cruz sustituye al 
pecador y sus pecados le son imputados a Él, esto es, "puestos sobre 
Él" (Is. 53:6, 12; Jn. 1:29; 2 Co. 5:21; Gá. 3:13; He. 9:28; 1 P. 2:24). Es 
interesante la apreciación que Agustín de Hipona hace del sacrificio 
sustitutorio del Señor cuando dice: "Uno y el mismo es el verdadero 
Mediador que nos reconcilia con Dios por medio del sacrificio 
redentor, permanece uno con Dios al cual lo ofrece, hace que sean uno 
en Sí mismo aquellos por quienes lo ofrece, y Él mismo es justamente el 
oferente y la ofrenda "13• Dios salva al pecador creyente de Su propia 
ira, haciéndola descargar sobre Dios mismo en la persona del Salvador, 
que siendo hombre puede sustituir al hombre pecador y siendo Dios 
puede aportar el precio infinito de nuestra redención. En la Cruz 
extingue absolutamente la pena por el pecado en favor del creyente para 
que toda condenación quede anulada para quien crea (Ro. 8: 1 ). Una 
aparente contradicción se establece en el hecho de que Jesús, el Hijo de 
Dios, fue hecho maldición, pero sin pecado (Is. 53:9; 2 Co. 5:21; 1 P. 
2:24). Aquí está el núcleo de la doctrina de la sustitución, rechazada por 
los humanistas como la teología del escarnio, pero una verdad revelada 
en toda la Escritura (Ex. 12:13; Lv. 1:4; 16:20, 22; 17:11; Sal. 40:6-7; 
49:7-8; Is. 53; Mt. 20:28; 26:27-28; Mr. 10:45; Le. 22: 14-23; Jn. 1 :29; 
10:11, 14; Hch. 20:28; Ro. 3:24, 25; 8:3, 4; 1 Co. 6:20; 7:23; 2 Co. 
5:18-21; Gá. 1:4; 2:20; Ef. 1:7; 2:16; Col. 1:19-23; He. 9:22, 28; 1 P. 
1:18-19; 2:24; 3:18; 1 Jn. 1:7; 2:2; 4:10; Ap. 5:9; 7:14). En todo esto 
Jesús fue colocado durante las tres horas de tinieblas. El Hijo de Dios 
descendió a los infiernos para que el pecador creyente fuese colocado 
con Él en el cielo (Ef. 2:6). En las horas de tinieblas, cuando la ira de 
Dios desciende sobre el inocente Salvador, cuando las olas y las ondas 

13 Agustín de Hipona. Tratado sobre la Santísima Trinidad, IV, 14, 19. 



172 FILIPENSES 11 

del juicio por el pecado caen sobre quien es hecho sacrificio expiatorio 
por el pecado, se consuma la experiencia de la muerte espiritual 
sustitutoria que el Salvador lleva a cabo por los creyentes en la Cruz. 
Eso permite entender la dimensión del texto de Hebreos, en donde el 
autor afirma que "fue oído a causa de su temor reverente" (5:7). Jesús 
fue oído orando con clamor y lágrimas no para ser eximido de la 
muerte, sino para no ser ahogado en ella como pecador, ya que en ella 
sustituía y representaba al pecador. 

Nada más angustioso para el hombre que saber que Dios le ha 
desamparado. No hay abismo más profundo ni situación más 
abrumadora que sentirse alejado de Dios, de modo que no le oye aunque 
le invoque. Esa es la experiencia del Crucificado: "Dios mío, clamo de 
día, y no respondes; y de noche, y no hay para mí reposo" (Sal. 22:2). 
Todavía más: "¿Por qué estás tan lejos de mi salvación, y de las 
palabras de mi clamor?" (Sal. 22: 1 ). ¿Cómo es posible entender este 
misterio "tan lejos", de su salvación y tan cerca de Él, como que estaba 
en Él reconciliando consigo al mundo? (2 Co. 5: 19). Reconciliar es un 
término que expresa la idea de un cambio de posición. No es el mundo 
que se reconcilia con Dios, sino Dios que reconcilia consigo al mundo. 
A causa del pecado la humanidad estaba en enemistad con Dios; habían 
puesto a Dios a sus espaldas y caminaban en camino de muerte. Jesús, 
en cambio, permanece en abierta y eterna relación y comunión con el 
Padre, en el seno trinitario y en el mundo, en la historia humana de 
Dios, viviendo siempre "frente" en el sentido de unión y comunión (Jn. 
1: 1 ). En la Cruz, el Padre coloca a Jesús en el lugar del mundo, esto es, 
a sus espaldas y al ocupar Cristo ese lugar, el mundo queda situado 
frente a Dios, permitiéndole alcanzarlo con el mensaje de salvación que 
encomienda ahora a los reconciliados con Él (2 Co. 5:20). Pero, esta 
bendición para nosotros, supuso la mayor agonía para el Salvador. 
Aquel que había dicho que nunca estaba solo porque el Padre estaba con 
Él (Jn. 16:32), en la Cruz Su Padre no respondía, sino que lo había 
dejado en manos de Sus adversarios y mucho más, en la experiencia de 
gustar la muerte por todos (He. 2:9). Esa experiencia por la que jamás 
había pasado, esa dimensión de la separación del Padre a causa del 
pecado, constituía una situación tal que al santo Hijo de Dios en carne 
humana le conmocionaba, conmovía, llenaba de tristeza y, desde Su 
naturaleza humana, no deseaba experimentar. Todavía algo más explica 
la razón de la oración que hizo con gran clamor y lágrimas: Jesús 
conocía, y así lo había anunciado, su muerte fisica que se cumpliría en 
la Cruz (Mt. 27:50; Jn. 19:33). Jesús tenía que experimentar la muerte 
espiritual y la fisica a causa de ser Él el sustituto de los pecadores. La 
penalidad del pecado de los hombres fue traspasada al Hijo de Dios que 



EL SENTIR DE CRISTO 173 

la llevó en Sí mismo. Quedaba por resolver la penalidad de la eterna 
separación de Dios a causa del pecado. La demanda de la justicia de 
Dios debía cumplirse plenamente en Su Hijo. Sin duda un sólo instante 
de experiencia en la muerte de Jesús -no importa cual fuese el 
contenido de la misma- representaba una experiencia de dimensión 
infinita al tratarse, no de la vida de un hombre, sino de la vida humana 
del Hijo de Dios encamado, lo que le atribuye un grado infinito en tal 
sentido que el hombre Jesús, sustituto de los hombres lo es de todos por 
cuanto Su humanidad es la vida del Hijo de Dios que se ofrece por el 
hombre. De la misma manera un instante en la separación de Dios es 
suficiente, por cuanto es de dimensión infinita para alcanzar la 
sustitución vicaria de todos los creyentes. Jesús ora al Padre para que Su 
vida le sea restaurada en la resurrección, tal como estaba profetizada, y 
la comunión con Él le sea devuelta antes de entregar Su vida 
voluntariamente en la Cruz y morir fisicamente. El escritor a los 
Hebreos afirma que "fue oído". En la Cruz, Cristo experimenta la 
muerte espiritual en la separación del Padre por causa, no de su pecado, 
sino del pecado del mundo; antes de morir es restaurado en la comunión 
de Su humanidad con el Padre, dando Dios por satisfecho el pago del 
pecado del mundo, de ahí que ya no se dirija al final de su tiempo en la 
Cruz como Dios mío, sino de nuevo como Padre; y, posteriormente a Su 
muerte fisica, es resucitado, revistiendo Su humanidad de inmortalidad 
y de gloria, tema que se trata en los siguientes versículos. 

Cristo fue hecho maldición para abrir al hombre la puerta de la 
bendición (Gá. 3:13). La Cruz era lugar de tropiezo para los griegos (1 
Co. 1 :23). La filosofia del hombre con toda la sabiduría que aparente 
que contiene es simplemente locura para Dios. Cristo no pudo 
humillarse a un mayor abatimiento que este, llegado, como se dice 
antes, a las "partes más bajas de la tierra" (Ef. 4:9). Por eso Pablo dice 
que su humillación llegó a la muerte, y muerte de cruz. 

9 Por lo cual Dios también le exaltó hasta lo sumo, y le dio un 
nombre que es sobre todo nombre. 

Oto Kat ó 0Eo<; au•ov únEpÚ\jfwcrEv Km cxapícrmo 
Por lo cual también - Dios le exaltó hasta lo sumo y dio 
au•ó) •o 1 ovoµa 'º únf:p nav ovoµa, 

le el nombre el sobre todo nombre. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 8t6, conjunción por lo que, por lo cual; KcÚ, adverbio de modo 
también; ó, caso nominativo masculino singular del artículo determinado el; 



174 FILIPENSES 11 

E>i>oc;, caso nominativo masculino singular del nombre divino Dios; mhov, 
caso acusativo masculino de la tercera persona singular del pronombre personal 
le; uni>pÚl.jlú>O'EV, tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en 
voz activa del verbo uni>pu1.j1Óú>, elevar al más alto grado, exaltar hasta lo 
sumo, exaltar, aquí exaltó hasta lo sumo; K<Ú, conjunción copulativa y ; 
&xapícrcuo, tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en voz 
media del verbo xapíl;oµm, regalar, dar, donar, aquí dio; cxut<\i, caso dativo 
masculino del pronombre personal declinado a él, le; to, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado el; ovoµa, caso acusativo neutro singular del 
nombre común nombre; to, caso acusativo neutro singular del artículo 
determinado el; un&p, preposición propia de acusativo sobre; nfiv, caso 
acusativo neutro singular del adjetivo indefinido todo; ovoµa, caso acusativo 
neutro singular del nombre común nombre. 

Notas. Crítica textual. Lecturas alternativas. 

1 to1 ovoµcx, el nombre, lectura atestiguada en :p46, K, A, B, c, 33, 629, 1175*, 
1739. 

ovoµcx, nombre, sin artículo, como se lee en D, F, G, K, L, P, P, 075, 0278, 81, 
104, 365, 630, 1175c, 1241, 1505, 1881, 2464, ID, Clemente de Alejandría 
ex,Tbd 

8to Kat ó E>i>o~ auwv Úni>pÚ\j/WO"EV. Del descenso más 
profundo a la posición más elevada. De la eterna forma de Dios, 
desciende a la limitación de hombre y a la humillación de siervo, 
llegando en obediencia hasta la muerte y muerte de Cruz. Por lo cual 
Dios actúa exaltando al que entregó Su propia vida. Es la respuesta 
divina a la humillación, porque el que se humilla será exaltado (Pr. 
3:34; Mt. 23:12; Le. 14:11; 18:14). Es la respuesta al deseo personal 
expresado en la oración de Jesús (Jn. 17:5). La exaltación que sigue a la 
humillación es concordante con la enseñanza bíblica en general (Le. 
1 :52; Stg. 4: 10; 1 P. 5:6). La exaltación de Jesús se produce a causa del 
padecimiento de muerte (He. 1 :3; 2:9; 12:2). 

Lo que era temporal y transitorio en el estado de humillación, 
dio paso a lo que es permanente y eterno, Su estado de exaltación. En 
cuya dimensión se le ve, no limitado y mortal, sino coronado de gloria y 
de honra y revestido, en Su humanidad, de inmortalidad. Esa situación 
es absolutamente irreversible, ya que fue el Padre quien lo exaltó hasta 
lo sumo. Sin embargo, es Señor no por adquisición, sino por derecho 
inherente a Su condición de Dios-hombre (Col. 2:9). Aun en los días de 
Su humanidad, en la limitación de su carne, era Señor (1 Co. 2:8). Pero, 
el ejercicio del señorío supremo se manifiesta y ejerce después de la 
resurrección. No sólo desde la naturaleza divioa, sino también desde la 



EL SENTIR DE CRISTO 175 

humana, glorificada. Jesús, a causa de la unión hipostática es 
eternamente Dios-hombre. Su naturaleza humana está también 
coronada de gloria y de honra, ya que el Padre lo exaltó hasta lo sumo. 
La exaltación estaba ya profetizada (Is. 53: 10-12). El Resucitado habló 
a los Suyos de la gloria de Su majestad en autoridad suprema sobre 
cielos y tierra (Mt. 28: 18). Es necesario comprender bien, con el autor 
de la Epístola, que el marcado contraste está en el Hijo, que es Jesús de 
Nazaret, Dios manifestado en carne. La humanidad glorificada de Jesús 
permanece eternamente unida a la deidad, sin mezcla en las naturalezas, 
pero subsistente perpetuamente en la Persona Divina. De otro modo, la 
humanidad asumida en la encamación y glorificada en la resurrección y 
sesión a la diestra de la Majestad, perdura perpetuamente. La 
humanidad del Verbo, no fue meramente instrumental, esto es, usada 
para un propósito divino y abandonada luego. Dios es ya para siempre 
encamado, y es en esa humanidad del Hijo que una nueva naturaleza 
queda integrada en la realización del misterio trinitario. La humanidad 
de Cristo es definitivamente el lugar de encuentro entre Dios y el 
hombre. En la glorificación Jesús recuperó lo único de que se había 
despojado en Su condición de hombre limitado, en Su anonadamiento 
voluntario y personal, que era la gloria de Su deidad, por lo que oró a Su 
Padre antes de ir a la Cruz (Jn. 17:5). Luego de la ascensión, las 
manifestaciones de Jesús a los hombres son todas ellas gloriosas. 
Rodeado de gloria se apareció al apóstol Pablo en el camino a Damasco 
(Hch. 9:3). En esa misma impresionante dimensión se manifestó al 
apóstol Juan en la isla de Patmos (Ap. 1:12-16). La exaltación de 
Jesucristo supera cualquier otra ya que no sólo fue promovido a la 
gloria, como lo serán los creyentes. Él es el Mediador que traspasó los 
cielos (He. 4:14); el que ha sido hecho más sublime que ellos (He. 
7:26); el que subió por encima de los cielos (Ef. 4:10); el que se sentó a 
la diestra del trono de Dios (Mr. 16:19; Hch. 2:33; 5:31; Ro. 8:34; He. 
1:3; 12:2); es el Rey sobre toda autoridad, ahora y por siempre (Ef. 
1 :20-22). La exaltación pasa necesariamente por tres etapas: a) 
Resurrección de entre los muertos (Jn. 1018; Ro. 8:11; 10:9); b) Ascensión 
a los cielos (Le. 24:26); c) Sesión a la diestra de Dios (Mr. 16: 19). El 
sujeto de la exaltación es el Verbo de Dios en Su naturaleza humana. 

Kat Exapícmto m'Ytó)' 'tO ovoµa 'tO únf:p miv ovoµa, Pablo 
apunta a otra manifestación de lo que él llama exaltación, literalmente 
super-exaltación. Enseña que Dios le dio el nombre que es sobre todo 
nombre. El verbo xapísoµm, que utiliza para referirse a la dotación del 
nombre, expresa la idea de dar, entregar algo agradable o placentero, 
cuya raíz está vinculada a término gracia. En ese sentido Dios concede 
al Exaltado el Nombre como título de suprema soberanía celestial. Por 



176 FILIPENSES 11 

tanto, ese Nombre le es dado como algo vinculado con la obra de gracia, 
por esa razón se ha traducido por dio el nombre. Pablo aclara de que 
nombre se trata, en el siguiente versículo. Si el nombre es sobre todo 
nombre, ha de ser vinculado necesariamente con la deidad de Jesucristo. 
Este es, por tanto, la proyección eterna del nombre humano dado por 
Dios al Verbo encarnado. El término nombre, debe ser relacionado con 
dignidad, majestad, gloria de la persona que tiene el título. Es 
interesante apreciar la presencia de los dos artículos determinados 
acompañando al nombre, de manera que literalmente se lee: le dio el 
nombre, el sobretodo nombre. De esta forma no hay posibilidad de 
confusión, porque sólo el Resucitado es poseedor de: "el nombre'', que 
por precederle el artículo definido, es el único de esa condición. Este 
nombre sobre todo nombre expresa el rango supremo del Ser divino: no 
es un simple título mesiánico, sino el que corresponde y pertenece 
exclusivamente a Dios. El nombre de honor y gloria suprema que 
recibió del Padre, en la resurrección de entre los muertos, lo proclama 
cósmicamente como Señor. 

10. Para que en el nombre de Jesús se doble toda rodilla de los que 
están en los cielos, y en la tierra, y debajo de la tierra. 

'íva EV -reí) óvóµan 'IricroG miv yóvu KÚµ\jflJ Enoupavíwv Kat 
Para que en el nombre de Jesús toda rodilla doble de celestiales y 
Entydwv Kat Ka-rax8ovíwv 
de sobre la tierra y de debajo de la tierra. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'iva, conjunción causal para que; f;v, preposición propia de dativo 
en; 'tcÍ), caso dativo neutro singular del artículo determinado el óvóµan, caso 
dativo neutro singular del nombre común nombre; 'Ir¡crou, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio declinado de Jesús; nav, caso 
nominativo ne\ltro singular del adjetivo indefinido todo; yóvu, caso 
nominativo neutro singular del nombre común rodilla; KÚµ\JflJ, tercera 
persona singular del aoristo primero de subjuntivo en voz activa del verbo 

. Káµn'tw, doblar, aquí doble; snoupavíwv, caso genitivo masculino plural 
del adjetivo declinado de celestiales; Kat, conjunción copulativa y; f:mydwv, 
caso genitivo masculino plural del adjetivo declinado de terrenales, de sobre la 
tierra; Kat, conjunción copulativa y; Ka•axeovíwv, caso genitivo masculino 
plural del adjetivo declinado de debajo de la tierra. 

'íva EV -reí) óvóµan 'IricroG. Jesús fue el nombre dado por Dios 
para Su Hijo encamado antes de ser concebido que, como hombre, 
nacería en Belén (Mt. 1 :21; Le. 1 :31 ). Jesús significa Yahvé Salva, es 
por tanto un nombre divino para la humanidad de Cristo, ya que la 



EL SENTIR DE CRISTO 177 

salvación es de Jehová (Sal. 3:8; Jon. 2:9). Del Señor se dice que "Él 
salvará a su pueblo de sus pecados" (Mt. 1 :21 ). Con todo, el nombre de 
Jesús fue despreciado y desechado por muchos, considerándolo como 
dice el profeta, sin atractivo, esto es un hombre sin importancia ni 
estimable (Is. 53:2). Cuando Jesús declaró Su deidad fue amenazado de 
muerte por los hombres (Jn. 10:33). Ese nombre fue motivo de burla y 
desprecio en la crucifixión (Mt. 27:37, 39). Sin embargo Jesús es Dios 
bendito (Jn. 1: 1; Ro. 9:5). 

miv yóvu KÚµ\jflJ. La autoridad suprema bajo ese nombre queda 
reconocida en el texto, ya que bajo la autoridad que dimana de él, se 
dobla toda rodilla, expresión que señala reconocimiento universal de Su 
deidad y, por tanto, de Su señorío. Quienes se inclinaron burlescamente 
ante Él, habrán de hacerlo ante el mismo Jesús glorificado, 
reconociéndole como Dios. Es algo profetizado ya en el Antiguo 
Testamento, en donde Dios dice, por medio del profeta: "Por mí mismo 
hice juramento, de mi boca salió palabra en justicia, y no será 
revocada: Que a mí se doblará toda rodilla, y jurará toda lengua" (Is. 
45:23). Jesús no es un hombre elevado o un dios rebajado, sino el 
infinito y eterno Dios hecho hombre (Jn. 1:14). La autoridad de ese 
nombre, que es identificativo de la Persona, quedó evidenciada en los 
milagros que se hicieron bajo la autoridad de ese nombre (Hch. 3:6; 
9:34; 16:18). Nadie puede resistir la soberanía de Dios y en Su 
presencia caerán arrodillados por quien es. 

f:noupavíwv Kat f:mydwv Kat Ka•ax8ovíwv. La sujeción al 
resucitado y glorificado Jesús es universal. El apóstol mediante tres 
adjetivos agrupa todos los seres creados. Por un lado literalmente los 
celestiales. No cabe duda que tiene que ver con todos los ángeles, 
querubines, serafines, arcángeles y ángeles santos. Pero también con los 
millones de hombres salvos por gracia que están y los que estarán en el 
futuro en la presencia de Dios (Ef. 1:21; 3:10; 1 P. 3:22; Ap. 4:8-11; 
5:8-12). También le rendirán pleitesía los que estén sobre la tierra, en 
alusión a los hombres vivos (1 Co. 15:40). Del mismo modo los de 
debajo de la tierra, forma figurada para referirse a muertos sin 
salvación y ángeles caídos (Mt. 16: 18; Jud. 6), poderes infernales, cuyo 
dominio quebrantó Cristo en Su muerte. Quienes no hayan querido 
reconocer la deidad de Jesús y doblar sus rodillas voluntariamente, 
tendrán que hacerlo en el futuro en reconocimiento universal de que 
Jesús es Dios. Esta es la demostración cósmica de que aquel que se hizo 
hombre es eternamente Dios. 



178 FILIPENSES 11 

11. Y toda lengua confiese que Jesucristo es el Señor, para gloria de 
Dios Padre. 

Kat 7tacra yA.wcrcra f:soµoA.oytjcrrrmt on Kúptoc; 
Y toda lengua confiese que Señor 

Xptmoc; de; óósav E>i::oG ITa•póc;. 
Cristo para gloria de Dios Padre. 

Notas y análisis del texto griego. 

'Ir¡crouc; 
Jesús 

Análisis: Kat, conjunción copulativa y; n&.cra, caso nominativo femenino 
singular del adjetivo indefinido toda; yA.cífocm, caso nominativo femenino 
singular del nombre común lengua; &<;oµoA.oyrícrr¡tai, tercera persona 
singular del aoristo primero de subjuntivo en voz media del verbo 
É/;oµoA.oyÉ<.o, confesar, aquí confiese; on, conjunción que; Kúpioc;, caso 
nominativo masculino singular del nombre divino Señor; 'Ir¡croí3c;, caso 
nominativo masculino singular del nombre propio Jesús; Xptcrtóc;, caso 
nominativo masculino singular del nombre propio Cristo; de;, preposición 
propia de acusativo para; &ól;av, caso acusativo femenino singular del 
nombre común gloria, honor; 0wí3, caso genitivo masculino singular del 
nombre divino Dios; Ilatpóc;, caso genitivo masculino singular del nombre 
divino Padre. 

Kat 7tacra yA.wcrcra f:soµoA.oytjcrr¡·mt. A la universalidad del 
reconocimiento sigue la universalidad de la confesión. Esta confesión 
es, como la acepción indica, decir lo mismo. Dios dice que Jesús es el 
Señor y universalmente se reconoce, confesando, esto es, diciendo lo 
mismo que Dios dice. 

Kat 7tacra yA.wcrcra f:soµoA.oytjcrr¡•m on Kúptoc; 'Ir¡croGc; 
Xptcr•oc;. La confesión es la expresión de lo que Jesucristo es: El Señor. 
El término fue usado en la LXX para trasladar el nombre inefable de 
Jehová, por tanto en la confesión se afirma: Jehová Cristo Jesús. Los 
apóstoles usaron ese término en el mismo sentido, como hizo Pedro en la 
proclamación del evangelio en Jerusalén (Hch. 2:34). No sólo es un acto de 
sumisión, sino de reconocimiento y proclamación. Un reconocimiento 
convencido de la realidad que proclama. El reconocimiento ahora de Jesús 
como Salvador, produce la salvación de quienes creen en su corazón y 
confiesan con su boca (Ro. 10:9-10). No se trata aquí de una segunda 
oportunidad para quienes no han creído en Cristo, ni mucho menos un 
universalismo para salvación. La confesión universal sobre Jesucristo no 
altera situación de quienes confiesen entonces. La deidad de Cristo se hace 
manifiesta al final de este párrafo cristológico. 



EL SENTIR DE CRISTO 179 

Todo el universo confesará proclamando que Jesús de Nazaret es 
el Señor. Equivale, como se dice antes, en el reconocimiento de Jesús 
como Dios. Ahora aún no se ve este reconocimiento del Señorío y 
deidad de Jesús (He. 2:8). Hay, sin embargo, un grupo de seres que 
confiesan ya esto y reconocen y exaltan a Jesús de este modo, por un 
lado los ángeles y salvos en los cielos (Ap. 5: 11-14); por otro los 
creyentes en la tierra, que por el Espíritu confiesan a Jesús como Señor 
(1 Co. 12:3). Jesús será proclamado Señor supremo, culminando así el 
reconocimiento del nombre recibido, en pleno sentido soteriológico y 
escatológico (Ap. 5:13; 17:14; 19:16). 

i::i~ Oó~av E>wG IImpó~. La meta suprema de la exaltación será 
para gloria de Dios Padre. La gloria de Dios es el resultado supremo de 
toda la obra realizada desde el principio de la creación hasta el tiempo de 
cielos nuevos y tierra nueva. En ese momento "luego que todas las cosas le 
estén sujetas, entonces también el Hijo mismo se sujetará al que le sujetó a 
él todas las cosas, para que Dios sea todo en todos" (1 Co. 15:28). En la 
proclamación universal del señorío de Cristo, el Padre que le exaltó a lo 
sumoseráglorificado(Jn.13:31,32; 14:13; 17:1). 

Llamamiento a una conducta cristiana digna (2:12-18). 

12. Por tanto, amados míos, como siempre habéis obedecido, no 
como en mi presencia solamente, sino mucho más ahora en mi 
ausencia, ocupaos en vuestra salvación con temor y temblor. 

"0cr"tf:, ayanr¡wÍ µou, Ka8w~ 7tÚV"tO"tf: Ú7tT]KOÚ<Ja'tf:, µfi W~ f:v TQ 
Así que, amados de mí, como siempre obedecisteis, no como en la 
napoucríq. µou µóvov ciA.A.a vGv noA.A.c\> µaA.A.ov f:v •Í:Í cinoucríq. 

presencia de mí sólo smo ahora mucho más en la ausencia 
µou, µE-ra cpópou Kat -rpóµou -rfiv Éau-rwv (J(u-rr¡píav 
de mí, con temor y temblor la de vosotros mismos salvación 
KU"tEpyÚ~E<J8E. 

trabajad. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: "Ocrre, conjunción consecutiva así que; ciymtT]tOÍ, caso vocativo 
masculino plural del nombre común hermanos; µoo, caso genitivo de la 
primera persona singular del pronombre personal declinado de mí; Ku0wc;, 
conjunción causal o adverbio de modo como; ncivto-rs, ·adverbio de tiempo 
siempre; Ú7tTJKOÚcmts, segunda persona plural del aoristo primero de 
indicativo en voz activa del verbo únuKoúw, estar sometido, obedecer, aquí 
obedecisteis; µr], partícula que hace funciones de adverbio de negación no; 
w , adverbio de modo, como ue ha on· nción coro arativa; 



180 FILIPENSES 11 

ev, preposición propia de dativo en; tij, caso dativo femenino singular del 
artículo determinado la; napoocrÍ<;t, caso dativo femenino singular del nombre 
común manifestación, presencia; µoo, caso genitivo de la primera persona 
singular del pronombre personal declinado de mí; µóvov, adverbio de modo 
solamente, sólo; áA.A.a, conjunción adversativa sino; vov, adverbio de tiempo 
ahora; noA.A.<\}, caso dativo neutro singular del adjetivo indefinido mucho; 
µ&:A.A.ov, adverbio de comparación más, más bien; ev, preposición propia de 
dativo en; tij, caso dativo femenino singular del artículo determinado la; 
ánoocrÍ<;t, caso dativo femenino singular del nombre común ausencia; µoo, 
caso genitivo de la primera persona plural del pronombre personal declinado de 
mí; µi::ta, preposición propia de genitivo con; cpó~ou, caso genitivo 
masculino singular del nombre común temor reverente, miedo, terror; Kat, 
conjunción copulativa y; tpóµou, caso genitivo masculino singular del 
nombre común temblor; tfiv, caso acusativo femenino singular del artículo 
determinado la; Éautffiv, caso genitivo masculino plural del pronombre 
reflexivo declinado de vosotros mismos; crwtr¡píav, caso acusativo femenino 
singular del nombre común salvación; Kati::pyál;i::crei::, segunda persona plural 
del presente de imperativo en voz media del verbo KatEpyál;oµm, ejecutar, 
efectuar, realizar, acabar, obtener, procurar, someter, vencer, conseguir, 
alcanzar, trabajar, elaborar, aquí realizad, trabajad. 

"ncrn:, ciyamrroí µou, El apóstol alcanza una conclusión, o tal 
vez, una consecuencia de cuanto enseñó antes y del ejemplo supremo de 
sentir de Cristo Jesús. La conjunción consecutiva <.Úcr'tE, así que, por 
tanto, vincula el párrafo con lo que antecede. El sentir de Cristo ha de 
manifestarse en el creyente. No sólo en el aspecto de la humildad, sino 
también en el de la obediencia (v. 8). Como el Señor se hizo obediente 
hasta la muerte, así también debe ocurrir con quienes le siguen y viven 
Su vida ( 1 :21 ). A los que escribe, amados de Pablo, llamándoles de este 
modo, como corresponde a la relación entre quienes son hijos de un 
mismo Padre y miembros de la misma familia, en una expresión natural 
del nuevo mandamiento que establece el amor entre los creyentes (Jn. 
13:34). Quien no ama a su hermano está en tinieblas, y no conoce a 
Dios, es decir, no ha nacido de nuevo (1 Jn. 4:7-8). 

Ka8w<; návw'tE únr¡KoÚcra'tE, Además del amor otra 
manifestación propia de la vida cristiana es la obediencia. El apóstol la 
reconoce en los filipenses, testificando que siempre habían obedecido. 
El que ama a Cristo y vive a Cristo es obediente (Jn. 14:15, 21, 23, 24). 
Obedientes primeramente a las enseñanzas del apóstol cuando estaba 
entre ellos. Lo que Pablo enseñaba como apóstol eran realmente 
mandamientos del Señor que debían ser obedecidos (l Co. 14:37). La 
obediencia a los líderes es una demanda establecida para cada cristiano 
(He. 13: 17). Desobedecerles es desobedecer al Señor que los puso en 
ese servicio y les entregó Su Palabra como norma de fe y conducta. Los 



EL SENTIR DE CRISTO 181 

filipenses habían comenzado a obedecer, cuando aceptaron las 
demandas del evangelio y creyeron en Cristo como Salvador (Ro. 
10:16; 1 Ts. 1:8). Es necesario entender que la entrega en un acto de fe 
al Salvador, no es la aceptación de una invitación, sino la obediencia a 
un mandamiento de Dios, que como Soberano no ruega ni pide al 
hombre, sino que le manda arrepentirse (Hch. 17:30). A la demanda de 
creer, siguieron luego las propias de la vida cristiana, enseñándoles lo 
que Cristo había ordenado para ser cumplido por los creyentes (Mt. 
28:20), por eso podía decir a los romanos: "Pero gracias a Dios, que 
aunque erais esclavos del pecado, habéis obedecido de corazón a 
aquella forma de doctrina a la cual fuisteis entregados" (Ro. 6: 17). 
Pablo tenía siempre la confianza de los creyentes en cualquier lugar 
harían siempre lo que él había mandado (2 Ts. 3:4). Así también lo 
esperaba de los filipenses. 

µi¡ w<; f;v -rl} napoucríq. µou µóvov ciA.A.a vuv noA.A.c\) 
µaA.A.ov f:v -rl} dnoucríq. µou, La exhortación del apóstol es un 
llamamiento a una obediencia diligente. No sólo obediencia cuando él 
estaba presente, sino obediencia a todo lo enseñado ahora que estaba 
necesariamente ausente debido a su condición de prisionero. No cabe 
duda que la presencia del apóstol movía a los creyentes a la obediencia, 
sin embargo en ausencia suya, algunos declinaban un tanto en ser 
diligentes para obedecer. No quiere decir que tuviese noticias de que 
esto ocurría entre los filipenses, sin embargo quiere recordarles el 
privilegio de obedecer, en seguimiento fiel al que se hizo obediente 
hasta la muerte. El deseo de Pablo es que bien estuviese ausente o fuese 
a verlos pudiese verificar que "estaban firmes en un mismo espíritu, 
combatiendo unánimes por la fe del evangelio" ( 1 :27). Ahora que no 
podía alentarles personalmente a la obediencia con su presencia, debían 
ser más diligentes en ella. La obediencia de la iglesia al Señor y a Su 
Palabra, es necesaria en toda circunstancia. Presente o ausente el 
apóstol, presentes o ausentes los hermanos que colaboraban con él, 
como era Epafrodito, los creyentes debían asumir la obediencia de 
forma terminante. Si el Señor permite que los líderes falten, no por eso 
debe deteriorarse la obediencia. Ésta ha sido siempre asunto primordial 
en la vida del creyente en cualquier dispensación, como le hace recordar 
Samuel al rey Saúl (1 S. 15:22-23). 

µE-ra cpópou Kat -rpóµou La actividad ·o la ocupac10n que 
demanda de ellos es de alta responsabilidad, de manera que habían de 
hacerlo con temor y temblor. El sustantivo cpópoi;, denota el afecto 
interno de temor filial, mientras que -rpóµo<;, hace referencia a la 
expresión de ese temor en forma de temblor. Aparentemente se trata de 



182 FILIPENSES 11 

terror, pero no cabe en quienes son hijos de Dios, cuyos pecados les han 
sido perdonados. No se trata tampoco, como se dirá más adelante, de 
pánico ante una posible pérdida de la salvación. Es la manifestación de 
suma reverencia ante las disposiciones de Dios, que incluye el respeto 
para no ofenderle (Gn. 39:9; He. 12:28). Temblor es la expresión 
externa de saber que debe comparecerse ante el tribunal divino para dar 
cuenta del modo de vida. No habrá condenación para el salvo, pero sí se 
puede producir la pérdida de recompensas y, sobre todo, será la 
manifestación de falta de gratitud ante lo que Él hizo por nosotros. El 
modo de comportamiento que el apóstol pide descansa en tres grandes 
pilares: primeramente humildad (1 Co. 15: 1 O); en segundo lugar 
obediencia (2 Co. 7: 15); en tercer lugar sencillez de corazón (Ef. 6:5). 

-ri¡v Émnwv crwn1píav Ka'tEpyd¿;Ecr8E· El mandamiento es 
concreto: ocupaos de vuestra salvación. El verbo Ka'tEpyd¿;oµat, 
expresa la idea de una ocupación, un trabajo, una tarea para realizar 
algo, al tiempo que el modo verbal indica una acción continuada 
resultante de la obediencia a un mandamiento. Sin duda debe entenderse 
bien en qué sentido el creyente ha de ocuparse de su salvación. No se 
trata de conseguir la salvación eterna, ya que el hombre no tiene poder 
ni puede hacer nada para alcanzarla, puesto que es por gracia mediante 
la fe (Ef. 2:8, 9). El ámbito de la salvación comprende tres tiempos: a) 
En el pasado se produce, por medio de la fe, la justificación del pecador, 
en cuyo acto Dios retira la responsabilidad penal del pecado, liberando 
al que cree de toda condenación (Ro. 5:1; 8:1). b) En el tiempo siguiente 
que incluye todo el del transcurso de la vida terrenal del creyente, la 
salvación se hace experimental en la santificación. En esa esfera el 
creyente es separado del poder del pecado, para que pueda vivir una 
vida comprometida con Dios, sirviéndole, amándole y manifestándole 
en el modo de vida, ante el mundo. Ahí se produce el cumplimiento del 
mandamiento: "Sed santos porque yo soy santo" (1 P. 1:16). c) El 
tiempo final en el programa de salvación es la glorificación, en que será 
quitada la presencia del pecado, para vivir en perpetua santidad 
conforme a la voluntad de Dios (1 P. 1 :5). 

Al escribir esta demanda, Pablo se está refiriendo a la salvación 
en el momento presente que es la santificación. La ocupación suprema 
del cristiano es obrar continuamente en un progreso en la vida santa, 
que es la voluntad de Dios (1 Ts. 4:3). La vida en el pecado e incluso en 
la degradación moral era la práctica de algunos cristianos antes de su 
conversión a Cristo, como recuerda el apóstol al escribir a los corintios: 
" ... no erréis; ni los fornicarios, ni los idólatras, ni los adúlteros, ni los 
afeminados, ni los que se echan con varones, ni los ladrones, ni los 



EL SENTIR DE CRISTO 183 

avaros, ni los borrachos, ni los maldicientes, ni los estafadores, 
heredarán el reino de Dios. Y esto erais algunos; mas ya habéis sido 
lavados, ya habéis sido santificados, ya habéis sido justificados en el 
nombre del Señor Jesús, y por el Espíritu de nuestro Dios" ( 1 Co. 6:9-
11 ). Lavados de la corrupción del pecado, puestos aparte por el 
llamamiento celestial, justificados por Cristo, los creyentes son 
regenerados por el Espíritu Santo, de modo que se produce un cambio 
absoluto en la forma de vivir. Antes desobedientes por condición 
natural, sujetos y practicando voluntariamente las obras corruptas del 
pecado, ahora viven en la voluntad de Dios, que es la santificación. La 
Escritura da una enorme importancia a todo cuanto tiene que ver con la 
práctica del pecado, no importa cuál sea la dimensión o la forma en que 
ocurra, todo acto de pecado es desobediencia a Dios y quebrantamiento 
de Su voluntad. No hay pecado sin importancia, y mucho menos, 
pecados socialmente aceptables, cualquier pecado, por pequeño que sea, 
ha costado la sangre del Hijo de Dios. Cualquier acto pecaminoso sin 
confesar interrumpe la comunión con Dios, de modo que, como dice el 
escritor a los hebreos: "Seguid la paz con todos, y la santidad, sin la 
cual nadie verá al Señor" (He. 12:14). Es necesario entender que la 
santidad vincula al creyente en la experiencia de la relación con Dios. 
La vida del cristiano debe discurrir por sendas santas, esto es, vidas 
separadas de cuanto es pecaminoso. El carácter santo es una posesión 
individual en la que debe progresarse día a día, como resultado de la 
obediencia a la Palabra y del seguimiento fiel a Cristo (Mt. 11 :29; Jn. 
13:15; Ef. 4:20; Fil. 2:5). Es interesante apreciar también que la 
santificación es el resultado de la obediencia a la Palabra y de la 
experiencia de vivir a Cristo. La consecuencia de no vivir santamente es 
contraria a la voluntad de Dios, teniendo la consecuencia de no verle, 
como el Señor enseñó en las bienaventuranzas: "Bienaventurados los de 
limpio corazón, porque ellos verán a Dios" (Mt. 5:8). La vida santa está 
íntimamente ligada con la comunión que permite ver a Dios. Nadie 
puede estar en relación y comunión con Dios, sobre una vida de pecado, 
puesto que en la experiencia de la comunión con Él se requiere ser 
"limpio de manos y puro de corazón" (Sal. 24:4). Los creyentes pueden 
caer en el peligro de considerar como santa la vida que se conformaba 
con la mera práctica religiosa. Los judaizantes visitaban las 
congregaciones para enseñarles que los creyentes debían circuncidarse y 
guardar la ley. Ellos estaban satisfechos de su religiosidad y 
consideraban que la relación con Dios descansaba en el acatamiento a 
los preceptos legales para el culto. Trabajaban intensamente para 
aparentar vidas piadosas delante de los hombres, pero ante Dios eran 
meramente sepulcros blanqueados, aparentemente limpios por fuera, 
pero llenos de podredumbre por dentro. La exhortación del apóstol 



184 FILIPENSES 11 

adquiere un alto sentido hoy. La sociedad permisiva y humanista coloca 
la moral como algo relativo. Es preciso entender que el tiempo actual ya 
no es el posmodemismo, sino el relativismo. Cualquier cosa, incluyendo 
los principios éticos, son cuestiones relativas que varían con el tiempo. 
De ahí que el Señor diga a los cristianos de hoy lo mismo que decía a 
los del tiempo apostólico: "la voluntad de Dios es vuestra 
santificación" (1 Ts. 4:3). La vida en la fe discurre siempre por caminos 
de santidad, que separan al creyente del pecado, de modo que se 
abstiene de las prácticas pecaminosas de la sociedad. El cristiano ha de 
persistir en la santificación haciendo de ello un objetivo prioritario. Es 
más, todo el que practica gustosamente el pecado y vive en la vida 
propia del sistema corrompido del mundo, está manifestando no haber 
conocido a Dios (1 Jn. 1 :6; 3:5-9). La santificación es un fruto que 
conduce a un fin: "Mas ahora que habéis sido libertados del pecado y 
hechos siervos de Dios, tenéis por vuestro fruto la santificación, y como 
fin, la vida eterna" (Ro. 6:22). 

La santificación involucra una determinada forma de vida que se 
exterioriza en las obras del creyente, que son las que evidencian la 
realidad de la fe (Stg. 2: 17). No es suficiente con empezar bien, la 
carrera cristiana prosigue día a día hacia la perfección, en el 
cumplimiento de propósito de Dios que seamos hechos conforme a la 
imagen de Su Hijo (Ro. 8:29). Es necesario entender que si bien Dios va 
a dar los recursos, como se aprecia en el siguiente versículo, la 
responsabilidad de llevar a cabo una vida de santificación, ocupándose 
en la salvación con temor y temblor, es del creyente, eso ocupa un largo 
párrafo en el pensamiento del apóstol Pedro (2 P. 1:3-11). Dios dotó al 
cristiano con todo lo necesario para una vida abundante. El creyente 
coopera en el cumplimiento de las demandas divinas con los recursos 
recibidos de la gracia ( 1 Co. 15: 1 O). El cristiano consolida la realidad 
del llamamiento celestial y de la elección con su actividad diaria (2 P. 
1: 10-11 ). Puesto que Dios dio los medios, la responsabilidad es ahora 
del creyente, ya que la santificación es experimental, aunque también lo 
es posicional (1 Co. 1 :30). 

Dos graves problemas se presentan de una incorrecta 
interpretación del texto y, sobre todo, de poner un punto final al término 
del versículo, cuando realmente sigue en el siguiente y no es una buena 
exégesis la que los separa. El primero se sitúa en una incorrecta 
interpretación sobre la seguridad de salvación. Algunos piensan que la 
salvación puede perderse y argumentan para ello seleccionando 
versículos generalmente separados de su contexto para enseñar que si 
bien la salvación es un don de Dios, el hombre ha de mantenerla 



EL SENTIR DE CRISTO 185 

cumpliendo unos determinados requisitos, sin los cuales puede perderla. 
No es tema para este momento en este lugar del comentario, pero 
simplemente debe reflexionarse sobre ello brevemente. La salvación es 
un don divino que se otorga al que cree en Cristo, quien promete y da 
vida eterna, y afirma que los que están en Él nadie podrá arrebatarlos de 
Su mano, entendiendo que también complementa la certeza de salvación 
cuando dice que no perecerán jamás (Jn. 1 O: 27-30). Es por eso que el 
apóstol Pablo puede decir que "ninguna condenación hay para los que 
están en Cristo Jesús" (Ro. 8: 1 ). La seguridad de salvación cuya verdad 
se extiende a lo largo de toda la Biblia, descansa esencialmente en las 
operaciones divinas que permiten lograr el propósito eterno de Dios de 
salvar al pecador y que no se pierda jamás. El Padre actúa con Su 
omnipotencia para que ningún creyente pueda caer de la gracia y 
perderse, puesto que Su propósito es presentar a todos los salvos delante 
de Su gloria, como enseña Judas en la doxología final de su epístola: "Y 
a aquel que es poderoso para guardaros sin caída, y presentaros sin 
mancha delante de su gloria con gran alegría" (Jud. 24). Por otro lado 
el Hijo actúa también para garantizar la eterna seguridad de los salvos, 
por eso habla de compromiso con el Padre, cumpliendo el mandato que 
recibió de Él: "Y esta es la voluntad del Padre, el que me envió: Que de 
todo lo que me diere, no pierda yo nada, sino que lo resucite en el día 
postrero. Y ésta es la voluntad del que me ha enviado: Que todo aquél 
que ve al Hijo, y cree en él, tenga vida eterna; y yo le resucitaré en el 
día postrero" (Jn. 6:39-40). Además el Espíritu Santo, tercera Persona 
Divina, sella a los creyentes como propiedad de Dios, y se otorga Él 
mismo a ellos, como arras, señal de que estamos reservados para la 
herencia eterna en los cielos (2 Co. 1 :22; 5:5), para expresar 
enfáticamente la seguridad cuando dice: "En él también vosotros, 
habiendo oído la palabra de verdad, el evangelio de vuestra salvación, 
y habiendo creído en él, fuisteis sellados con el Espíritu Santo de la 
promesa, que es las arras de nuestra herencia hasta la redención de la 
posesión adquirida, para alabanza de su gloria" (Ef. 1:13-14). Quiere 
decir que la seguridad de salvación es una parte importante de la 
soteriología. El texto sufre de una deformación interpretativa si se usa 
para referirse al mantenimiento de la seguridad de salvación. 

Otro problema está en el campo de puritanismo y del pietismo. 
Tomando el texto para hablar de santificación basándolo en el 
compromiso del esfuerzo humano. Desligándolo del siguiente, permite 
establecer parámetros de vida cristiana que manifiestan el compromiso 
de santificación. De ahí que conforme al criterio personal se establecen 
normas de vida que generalmente son prohibiciones sobre aspectos 
visibles de la vida, sin ocuparse demasiado de la condición interna del 



186 FILIPENSES II 

corazón. Basando todo ello en mera apariencia de piedad, establecida sobre 
las formas de vestir, lo que puede comerse o beberse, la separación de 
concurrir a ciertos lugares, dando con ello una apariencia piadosa a lo que es 
solo una forma expresiva de religiosidad. Sobre esto advertía Pablo en su 
escrito a los colosenses (Col. 2:20-23). La base de los preceptos del pietismo 
son mandamientos de hombres, de otro modo, se trata de doctrinas humanas 
y no divinas. Esas formas de piedad aparente establecidas por los hombres 
son esclavizadoras (Mt. 23:4). Por el contrario los preceptos de Cristo son 
fáciles y ligeros (Mt. 11 :30). Los que buscan una forma de santificación 
sobre limitaciones y negaciones descansan en normas y enseñanzas 
procedentes de los hombres, por tanto no procedentes de Dios. Como decía el 
Señor, apelando a la profecía, la piedad de muchos estaba asentada y se 
reducía al cumplimiento de preceptos y ritos meramente externos, sin 
contenido espiritual, ya que se producían al impulso de un corazón vacío de 
Dios, pero lleno de ellos (Mt. 15 :9). La vida de piedad no estaba impulsada 
por el deseo de adoración y servicio a Dios, sino para manifestar una 
religiosidad aparente. Pero la gravedad mayor de ese sistema es que lo 
enseñan como si fuese una doctrina procedente de Dios, dándole la misma 
autoridad, cuando son mandamientos y enseñanzas procedentes y elaborados 
por los hombres. Tal sistema convierte la vida de piedad en algo meramente 
religioso y no espiritual. El comportamiento del creyente sólo puede 
establecerse en lo que Dios dispone y no en lo que el hombre desearía. Un 
sistema humano, por santo que aparentemente sea, es simplemente vanidad 
delante de Dios. En la medida que el Espíritu no controla al creyente y que la 
Palabra se hace un mero recurso intelectual, así también se produce una 
inclinación hacia preceptos humanos, que convierte la libertad en esclavitud 
y el gozo en cargas miserables. Hay quienes pretenden autoridad divina para 
asuntos que son meramente ideas y conceptos humanos. Nadie está sujeto a 
semejante ordenamiento; ningún creyente tiene deber de aceptar tales asuntos 
y mucho menos esclavizarse a ellos. Todavía más, no sólo no se está bajo 
obligación de aceptarlos como mandamientos y sujetarse a ellos, sino que 
deben ser combatidos con denuedo, sobre todo aquello que sustituye o afecta 
a los mismos mandamientos de Dios. Debe recordarse continuamente que 
cristianismo no es religión, sino comunión e identificación con Cristo (Gá. 
2:20). Es necesario afirmar que adoración no es asunto de normas sino de 
entrega incondicional a Dios (Ro. 12: 1 ). 

No solo el engaño proviene de razonamientos religiosos, sino 
también de tradiciones que se afianzan y presentan como principios 
doctrinales. Es sumamente difícil desbancar este sistema porque se ha 
arraigado como algo inamovible. Los maestros de las tradiciones 
encuentran fácilmente bases para seguir sustentándolas, entre otras 
porque siempre se ha enseñado así. Los tradicionalistas no están 



EL SENTIR DE CRISTO 187 

dispuestos a dejar sus formas aprendidas de los antepasados. Estas 
formas, que no son en absoluto doctrinas, constriñen la marcha de las 
congregaciones anclándolas en sistemas pasados y caducos que no 
pueden ser sostenidos en el tiempo actual y que son elementos de 
distanciamiento, no sólo de otros creyentes, sino de la misma sociedad 
que la iglesia debe alcanzar. La advertencia del apóstol es firme: 
"Mirad que nadie os engañe ... según las tradiciones de los hombres ... y 
no según Cristo" (Col. 2:8). La santificación no son normas, es vivir a 
Cristo, núcleo esencial del contenido de la Epístola ( 1 :21 ). Una 
incorrecta interpretación del versículo y una separación del siguiente 
producen graves problemas en la aplicación de la enseñanza. 

13. Porque Dios es el que en vosotros produce así el querer como el 
hacer, por su buena voluntad. 

E>E:oc; 1 yáp f:crnv ó f:vi::pywv f:v uµtv Ka't TO 8ÉA.i::tv Ka't TO 
Porque Dios es el que produce en vosotros tanto el querer como el 
f:vi::pyi::t v únf:p Trj'c; i::o8oKíac;. 
hacer, por la buena voluntad. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: E>Eoc;, caso nominativo masculino singular del nombre divino Dios; 
yá.p, conjunción causal porque; Écrnv, tercera persona singular del presente 
de indicativo en voz activa del verbo Elµí , ser, estar, aquí es; ó, caso 
nominativo masculino singular del artículo definido el; ÉvEpywv, caso 
nominativo masculino singular del participio de presente en voz activa del 
verbo ÉvEpy&ro, activar, energizar, producir, aquí produce; Év, preposición 
propia de dativo en; uµ1v, caso dativo de la segunda persona plural del 
pronombre personal vosotros; Kai, conjunción copulativa y , aquí en castellano 
tanto; 'to, caso acusativo neutro singular del artículo determinado el; e&A.Etv, 
presente de infinitivo en VOZ activa del Verbo 9&J..ro, querer, desear; KClt, 
conjunción copulativa y, aquí en castellano como; 'tO, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado el; ÉvEpyEtv, presente de infinitivo en voz 
activa del verbo ÉvEpy&ro, activar, energizar, producir; U7tf:p, preposición 
propia de genitivo por, de; 'tílc;, caso genitivo femenino singular del artículo 
determinado la; Eu8oKiac;, caso genitivo femenino singular del nombre común 
agrado, buena voluntad, beneplácito. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 E>Eoc;, Dios, según lectura en N, A, B, e, n·, F, G, I, K, P, 33, 81, 365, 1175, 
1241 , 1739·, 1881. 

Se omite E>Eo<;, en D1, L, 'i', 075, 0278, 104, 630, 1505, 1739°, 2464, ID. 



188 FILIPENSES II 

E>i::o~ yáp fonv ó f:vi::pywv f:v úµ'lv Ka't •o 80.i::iv Ka't •o 
f:vi::pyi::tv. La demanda de una vida de santificación conforme a la 
voluntad de Dios requiere una dotación sobrenatural de poder para 
llevarla a cabo. Si la justificación es por gracia mediante la fe, la 
santificación ocurre de la misma manera. Santidad es vivir a Cristo en el 
poder del Espíritu. La salvación es de Dios (Sal. 3:8; Jon. 2:9), por tanto 
la santificación, como parte de la salvación es también de Él. En todo 
cuanto tiene que ver con el proceso salvador Dios toma la iniciativa. 
Debe tenerse en cuenta que genera dificultades decir que Dios hace una 
parte y el hombre otra, en cualquier aspecto de la salvación, como 
escribe William MacDonald: 

"Aquí de nuevo tenemos la maravillosa función de lo divino y lo 
humano. En un sentido somos llamados a obrar nuestra salvación; en 
otro, es sólo Dios quien puede capacitarnos para ello. Nosotros 
debemos hacer nuestra parte, y Dios hará la suya. Sin embargo, esto no 
es de aplicación al perdón de los pecados ni al nuevo nacimiento. La 
redención es enteramente obra de Dios. Sencillamente, creemos y 
entramos en ella "14. 

Para poder vivir en santificación Dios comienza produciendo en 
el creyente el deseo para ese compromiso de vida, necesario contra los 
deseos de la vieja naturaleza que está todavía en el cristiano. Pero 
aunque el deseo es fundamental para generar las acciones, no logra 
alcanzar el objetivo de la santificación si Dios no provee también de la 
potencialidad para hacerlo, lo que aquí señala el apóstol como el hacer. 
Es un hacer contra natura, porque las obras que señalan el camino de la 
santificación han sido preparadas por Dios de antemano para que sean el 
estilo de vida del cristiano (Ef. 2: 1 O). Esa forma de vida que se 
manifiesta en un determinado obrar, no es otra cosa que la reproducción 
por el Espíritu de la vida de Jesús, que anduvo haciendo bienes (Hch. 
10:38). La vida de santidad es vivir a Jesús, en el poder del Espíritu 
(Gá. 5: 16), de modo que "si vivimos por el Espíritu, andemos también 
por el Espíritu" (Gá. 5:25). Es de destacar que el verbo f:vi::pyÉw, 
expresa la idea de recurso de energía, es decir, Dios que da el deseo 
energiza para llevarlo a cabo. 

únf:p •11~ i::üóoKÍa~. La causa por la que Dios produce lo 
necesario para una vida de santificación obedece, no a lo que nosotros 
somos, sino a Su buena voluntad, literalmente en pro de su buena 
voluntad. La forma de vida conforme a la voluntad divina solo puede 

14 William MacDonald. o.e., pág. 926. 



EL SENTIR DE CRISTO 189 

ser operada por quien manifiesta la voluntad. El buen obrar del cristiano 
en su vida de santificación glorifica a Dios (Mt. 5: 16; 1 P. 2: 12). El 
cristiano no vive en santificación para ser salvo, sino porque lo es. Dios 
hará todo esto porque acabará la obra que empezó en el creyente (1 :6) 
obrando el querer y el consumar. 

En el versículo se aprecia la manifestación de Dios: Su personalidad: 
Dios es; la energía divina: El que produce; la inmanencia de Dios: el que en 
vosotros; la fuerza moral de Dios que obra el querer; Su eficiencia que 
obra el hacer; la soberanía de Dios, por su buena voluntad15. 

14. Haced todo sin murmuraciones y contiendas. 

Iláv-m 7tolEt'tE xwpt~ yoyyucrµwv KCÚ OtaAoytcrµwv, 
Todas las cosas haced sm murmuraciones y contiendas. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: IláV"m, caso acusativo neutro plural del adjetivo indefinido todos, en 
sentido de todas las cosas, todo; note'he, segunda persona plural del presente 
de imperativo en voz activa del verbo noi&w, hacer, realizar, aquí haced; 
xwp\c;, preposición propia de genitivo sin; yoyyucrµwv, caso genitivo 
masculino plural del nombre común murmuraciones; Kal, conjunción 
copulativa y; 8ia},oytcrµ<Úv, caso genitivo masculino plural del nombre común 
discusiones, disputas, contiendas. 

IlávTa notEt'tE La amplitud total de la vida de santificación se 
expresa en la frase haced todo. Establece con ello un mandamiento 
preciso. No hay cosa que se haga que deba ser impulsada por otra fuerza 
que el deseo producido por Dios y la capacitación de su poder para 
ejecutarlo. Nótese que no hay nada que pueda quedar al margen de esto, 
puesto que el adjetivo indefinido náv'ta, en neutro plural expresa 
totalidad, haced todo, o tal vez mejor todas las cosas. Nada de la vida 
cristiana queda excluido por pequeño e insignificante que parezca. 

xwpt~ yoyyucrµwv. La primera manera de actuar es sin 
murmuraciones, literalmente sin refunfuñas, que es emitir voces 
confusas o palabras mal articuladas o entre dientes, en señal de enojo o 
desagrado. Sobre todo cuando la Providencia permite alguna cosa que 
no resulte plenamente de nuestro agrado por falta de comprensión de la 
razón divina, el creyente se somete a ella sin murmurar ni vacilar. 
Cuando dice que se haga todo sin murmuraciones, está aludiendo a 

15 Sintetizado de F. Meyer. o.e, pág. 101-107. 



190 FILIPENSES 11 

exteriorizar el desagrado de modo que pueda ser conocido por muchos. La 
palabra tiene que ver con quejarse. Esa era, a modo de ejemplo, la actitud 
de los creyentes judíos de procedencia griega contra los hebreos a causa del 
reparto de la ayuda a las viudas (Hch. 6: 1 ). Es una situación semejante a la 
de Israel en el desierto, cuando se quejaba de cómo les trataba y proveía 
Dios (Ex. 17:3; Nm. 20:2-5). Dios reaccionó severamente ante aquellas 
quejas y ni uno de los quejosos entró en la tierra prometida salvo mínimas 
excepciones. La murmuración es un pecado que apaga el Espíritu de Dios. 
La obediencia no es asunto externo sino una actitud del corazón. El 
creyente que pierde la realidad experimental de la gracia, adquiere la 
tendencia a la queja, como dice Walvoord: 

"Las quejas son síntoma claro de un problema espiritual 
profundamente asentado en la vida de los cristianos, el quejarse es 
síntoma de estar fuera de contacto con el poder de Dios "16. 

Kat &taA.oytcrµwv, La segunda regla para la vida cristiana tiene 
que ver con ausencia de contiendas. Esto tiene que ver con discusiones. 
Podía tratarse incluso de disputar con Dios por las condiciones de la 
vida cristiana. Mas bien en el contexto de la Epístola, se trata de 
discusiones entre hermanos. Pero podría ser también que Pablo 
estuviese pensando en reflexiones, pensamientos e incluso dudas. La 
forma verbal y nominal de la palabra denota discutir con otros o consigo 
mismo (1 Ti. 2:8). Es posible que estas discusiones o controversias se 
produjesen tratando de explicar el por qué ocurrían ciertas cosas que 
incluye la persecución en la vida de los cristianos, en lugar de someterse 
sin reproches a la voluntad permisiva del Señor, sin detenerse a pensar 
si aquello era necesario y, por tanto, útil para la vida cristiana, y sin 
pensar en la gloria que tributaría a Dios. Las murmuraciones y las 
discusiones generan un espíritu entristecido, como ocurría con los 
discípulos de Emaús mientras iban por el camino (Le. 24: 15, 17). 

15. Para que seáis irreprensibles y sencillos, hijos de Dios sin 
mancha en medio de una generación maligna y perversa, en medio 
de la cual resplandecéis como luminares en el mundo. 

'íva yÉVr]cr8E aµEµ7t't0l KUt UKÉpatOl, 'tÉKVU 0EOU aµwµa 
Para que seáis irreprensibles y sencillos, hijos de Dios sin manchas 
µfoov yi::vi::ac; crKoAtac; Kat &ti::cr•paµµÉvric;, f:v oíc; 
en medio de generación torcida y pervertida entre los que 
<paÍVE0"8E wc; <pWO"'tllpEc; EV KÓO"µú,>, 

brilláis como luminares en mundo. 

16 F. Walvoord. o.e., pág. 61. 



EL SENTIR DE CRISTO 191 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: '{va., conjunción causal para que; yávricr8E, segunda persona plural 
del aoristo segundo de indicativo en voz media del verbo yívoµm, ser, aquí 
seáis; ÜµEµnwt, caso nominativo masculino plural del adjetivo 
irreprensibles; Kal., conjunción copulativa y; UKÉpmot, -caso nominativo 
masculino plural del adjetivo sencillos, inocentes, puros; 'tÉKva., caso 
nominativo neutro plural del nombre común hijos; E>wG, caso genitivo 
masculino singular del nombre divino declinado de Dios; &µwµa., caso 
nominativo neutro plural del adjetivo sin manchas; µÉcrov, preposición 
impropia de genitivo en medio; yEvEéi'.c;, caso genitivo femenino singular del 
nombre común declinado de generación; <rKOAtéi'.c;, cas0 genitivo femenino 
singular del adjetivo calificativo torcida, perversa, deshonesta; KO.t, 
conjunción copulativa y; otE<r'tpa.µµávric;, caso genitivo femenino singular 
del participio perfecto en voz pasiva del verbo omcr'tpÉq>w, pervertir, apartar; 
év, preposición propia de dativo en, entre; ol.c;, caso dativo masculino plural 
del pronombre relativo los que, los cuales; cpa.ÍvEcr8E, segunda persona plural 
del presente de indicativo en voz media del verbo cpaívw, brillar, lucir, 
resplandecer, aquí resplandecéis; roe;, adverbio de modo, como, que hace las 
veces de conjunción comparativa; cpwcrTijpEc;, caso nominativo masculino 
singular del nombre común luminares, astros, lo que da luz, resplandor; év, 
preposición propia de dativo en; KÓ<rµq>, caso dativo masculino singular del 
nombre común mundo. 

i'.va yÉvricr8E aµEµnwt Vivir en santidad es impedir que nadie 
pueda pronunciar una acusación cierta. Quien no es murmurador o 
contencioso, no da motivos para formular acusaciones contra él. Así 
ocurría, a modo de ejemplo, con el apóstol que cumplidor de la ley 
nadie podía acusarle, siendo a ojos de los hombres irreprensible (3:6). 
Lo más importante es ser irreprensible ante Dios (1 Ts. 3: 13). La forma 
de vivir irreprensiblemente es dudando de las fuerzas personales y 
dependiendo enteramente del Espíritu (Gá. 5:16). 

Kal aKÉpmot, El cristiano debe ser honesto, de ahí la demanda 
para ser sencillos. El adjetivo que usa el apóstol tiene que ver con algo 
que no tiene mezcla ni adulteración, los griegos la usaban para referirse 
al vino puro o al metal sin escoria. Es una vida desprovista de 
hipocresía. Esta palabra aparece sólo dos veces en el Nuevo 
Testamento 17 . A quienes viven la vida cristiana corresponden vidas sin 
doblez. Sencillo expresa la idea de lo que no tiene más que una forma de 
vida, nada que se esconda bajo una superficie aparentemente sana. Jesús 
mismo da ejemplo al apartarse de los que deseaban su muerte en 
momentos de tensión, para volver luego al ministerio que el Padre le 

17 Mt. 10:16; Fi!. 2:15. 



192 FILIPENSES 11 

había encomendado. El mensajero del evangelio, que somos todos los 
cristianos, debe ser irreprensible ante el mundo y ante la iglesia, esa es 
la razón de esta exhortación de Pablo. El cristiano ha de ser siempre 
inocente, sencillo, irreprensible, procurando tener siempre una buena 
conciencia sin ofensa ante Dios y ante los hombres (Hch. 24: 16). 
Sencillos en el sentido de que no haya maldad ni en acciones ni en 
pensamiento (Mt. 1O:16; Ro. 16: 19). 

'tÉKva E>rn0. Mediante este comportamiento los cristianos 
seremos una referencia ante el mundo de la posición que ocupamos 
como hijos de Dios. Todo el que cree pasa a esa condición (Jn. 1: 12). 
Este título en el Antiguo Testamento se da a los ángeles, en el Nuevo a 
los creyentes. Los judíos consideraban un privilegio intransferible el 
que por descendencia de Abraham fuesen titulares de los derechos a los 
pactos y a las promesas, llamándose a ellos mismos hijos de Abraham, 
pero aquí Dios concede a estos que reciben a Cristo el derecho de ser 
hechos hijos, no sólo de Abraham, padre de los creyentes, sino de Dios. 
Es interesante notar que en el Evangelio, la palabra utó~, se usa 
exclusivamente para referirse a Jesucristo, mientras que para los 
creyentes utiliza el sustantivo 'tÉKva, hijo, en el sentido de alguien que 
ha sido engendrado por un padre. En el Nuevo Testamento se enseña 
que el creyente llega a ser utÓ~, por adopción en el Hijo (Gá. 4:5). 
Recibir la adopción era alcanzar la condición de hijo adoptivo. La 
mayoría de edad con pleno derecho para acceder a las bendiciones 
propias de un hijo se producen por la liberación de la maldición de la 
ley y ser aceptado por Dios como hijo Suyo. El creyente es libre al estar 
unido al Padre en una relación filial, como corresponde a un derecho 
concedido. Es el Padre que en libre acción adopta a los salvos por fe en 
Cristo. Esto implica también una realidad ontológica nueva que se 
considera en el versículo siguiente. La conclusión a que se llega es 
sencilla a la luz del texto. El fin de la encamación es doble: rescatar a 
los esclavos y darles la filiación divina. Pero Pablo aquí llama a los 
hijos por medio del nombre 'tÉKva, hijo, que procede de la misma raíz 
que 'tÍK'tW, engendrar, por tanto estos son hijos por nuevo nacimiento, 
como explica en el versículo siguiente. La salvación para Pablo es la 
comunicación de la vida eterna mediante la operación de engendrar al 
creyente de forma que la consecuencia no pueda ser otra que la realidad 
de ser hijo (1 Jn. 2:29; 3:9). El único requisito para acceder a la 
condición de hijos de Dios, es la de creer en Su nombre, que equivale a 
creer en Su Persona, creer en Él. Depositar la fe en el Hijo de Dios 
traslada al creyente a la condición de hijo. Es importante entender que el 
que cree llega a ser hijo de Dios en el instante mismo del ejercicio de la 
fe, donde la vida eterna, procedente de Dios mismo, viene a ser la 



EL SENTIR DE CRISTO 193 

experiencia de vida del salvo. Jesús promete dar vida eterna a cuantos 
crean en Él (Jn. 3: 16), esta vida es necesaria para llegar a la verdadera 
condición de hijo de Dios, de ahí que cuando el hombre deposita la fe 
en Cristo se produce la regeneración por la acción del Espíritu Santo 
que une vitalmente al creyente con el Salvador, de modo que la vida de 
Dios, vida eterna, en lo que puede ser comunicable al hombre, Su 
naturaleza, ya que las perfecciones de la esencia son incomunicables, se 
hace realidad en el creyente por identificación con el único Mediador 
entre Dios y los hombres que es el Hijo mismo, por el que fluye la vida 
divina y se comunica al salvo. Esa es la razón por la que el apóstol 
Pedro dice que el creyente ha venido a ser participante, esto es 
comunicante, en la divina naturaleza (2 P. 1 :4). Estos hijos de Dios, 
están dotados de una vida nueva por el nuevo nacimiento (1 P. 1 :23). 
Por tanto, siendo hijos se espera y desea que reflejen el carácter del 
Padre. Es así que el mundo debe ver a Dios en el estilo de vida del 
creyente (1 Jn. 4:17). Para esto está puesto el cristiano (1 P. 2:9), para 
hacer visible el poder transformador de Dios (Mt. 5:48). 

aµwµa µÉcrov yi:;w;ac; CTKOAtac; Kat OtEcr'tpaµµÉv11c;, 
Necesariamente los hijos de Dios han de ser sin mancha. El pecado no 
forma parte de la vida cristiana. El creyente está libre de su poder 
esclavizante (Ro. 6: 17-18), disponiendo además de los recursos de la 
gracia en la operación divina de generar en él el querer y el hacer por Su 
buena voluntad. La limpieza de mancha es la forma natural de la 
santificación. La santidad no es una opción, sino un mandamiento y la 
única manera de vivir la vida cristiana ( 1 P. 1: 15-16). 

Esta ausencia de contaminación se vive en permanente conflicto 
porque se lleva a efecto en medio de "una generación maligna y 
perversa", literalmente tortuosa, depravada, extraviada. El término 
generación hace referencia a los contemporáneos de los filipenses y 
también a los actuales ahora. Siempre han sido así. El creyente está 
rodeado de perversos por cuanto no conocen a Dios y no han sido 
regenerados por Su poder. Estos rodean al creyente (Dt. 32:5; Mt. 
12:39; Hch. 2:40). La sociedad no creyente es maligna, como condición 
natural del pecador no regenerado que vive esclavizado por el diablo y 
el pecado. La generación en medio de la que están los creyentes es 
tortuosa, o perversa, por lo que se desvían de lo honesto, propia de 
quien está lejos de Dios. La situación del creyente es la de estar rodeado 
de impíos. 

€v o\c; cpaí vi:;cr8i:; wc; cpwcr•ilpi:;c; €v KÓcrµú,l, Al estar en esa 
posición es posible el testimonio personal con la vida, aunque sea en 



194 FILIPENSES 11 

silencio. En un mundo en tinieblas la luz de Dios en los creyentes 
resplandece, haciéndolos luminares, esto es instrumentos de quienes 
sale la luz. Jesús es la luz del mundo (Jn. 8: 12). Su irrupción en el 
mundo de los hombres puso ante todos la luz de Dios manifestada por 
Él, que alumbraba a todo hombre (Jn. 1 :9). Pero, la vinculación o 
identificación con Cristo (1 :21 ), hace que el creyente sea luminoso. En 
la Biblia la luz equivale al verdadero conocimiento de Dios, de tal modo 
que el salmista dice: "contigo está el manantial de la vida; en tu luz 
veremos la luz" (Sal. 36:9). El camino del justo está rodeado de luz; la 
luz ilumina continuamente su senda produciendo con ello alegría y 
gozo, por eso la Biblia dice: "luz está sembrada para el justo, y alegría 
para los rectos de corazón" (Sal. 97: 11 ). La verdadera luz de Dios es y 
está en Cristo, de ahí que se afirme que Dios es luz (1 Jn. l :5). En ese 
sentido, quien está en Dios y Dios en él por Cristo, se convierte en un 
luminar al resplandecer en él la luz de Dios. Cuando se habla de brillar, 
de lucir como un luminar, una lumbrera, en un mundo en tinieblas se 
está diciendo lo mismo que vivir a Cristo (Gá. 2:20; Fil. 1 :21 ). Solo es 
luminosa la vida en la que Dios se hace vida y luz en él por Su 
presencia vivencial. El creyente no es luz por sí mismo, sino que la luz 
de Dios le es comunicada por la presencia de Cristo en él. El Señor es la 
única y verdadera luz. Por eso el salmista dice que "el Señor es mi luz y 
mi salvación" (Sal. 27: 1 ); y por tanto solo en él "veremos luz" (Sal. 
36:9). La luz necesaria para el camino santo y sin tropiezo del creyente 
procede de Dios, a quién se dirige la súplica: "Envía tu luz y tu verdad; 
estás me guiarán; me conducirán a tu santo monte, y a tus moradas" 
(Sal. 43:3). Mientras que el mundo desorientado es conducido por 
sendas que concluyen en muerte, el creyente alumbrado por Dios es 
conducido a Dios mismo, su alegría y su gozo (Sal. 43:4). Dios ha dado 
a Cristo por luz de salvación a todas las naciones (Is. 49:6). De ahí que 
el profeta diga al pueblo que estaba en la esperanza del Mesías, que su 
llegada traería consigo la luz y la gloria de Dios (Is. 60: 1 ). La irrupción 
del Verbo de Dios hecho carne, en el mundo de los hombres, hizo 
resplandecer la luz de Dios como la aurora naciente del día de 
salvación, para dar luz a los que estaban en tinieblas y alumbrar el 
camino de la paz (Le. 1:78-79). La luz de Dios para los gentiles se 
manifestó también en Cristo (Le. 2:32). Por eso nadie más que Jesús 
podía decir de sí mismo: "Yo soy la luz del mundo; el que me sigue, no 
andará en tinieblas, sino que tendrá la luz de la vida" (Jn. 8: 12); y 
afirmar que "entre tanto que estoy en el mundo, luz soy del mundo" (Jn. 
9:5). Cuando el Señor llamó a la fe lo hizo también en relación con la 
luz, proclamando un cambio de las tinieblas a su luz admirable: "Aún 
por un poco está la luz entre vosotros; andad entre tanto que tenéis luz, 
para que no os sorprendan las tinieblas; porque el que anda en tinieblas, 



EL SENTIR DE CRISTO 195 

no sabe a dónde va. Entre tanto que tenéis la luz, creed en la luz, para 
que seáis hijos de luz. Yo, la luz, he venido al mundo, para que todo 
aquel que cree en mí no permanezca en tinieblas" (Jn. 12:35-36, 46). 

El creyente no es luz en sí mismo, pero es luz en el Señor. La 
acción salvadora de Dios hace posible esta transformación, "porque 
Dios, que mandó que de las tinieblas resplandeciese la luz, es el que 
resplandeció en nuestros corazones, para iluminación del conocimiento 
de la gloria de Dios en la faz de Jesucristo" (2 Co. 4:6). Por esa razón 
dice Pablo, al referirse a los cristianos: "porque en otro tiempo erais 
tinieblas, más ahora sois luz en el Señor" (Ef. 5:8). Quien permanece 
en comunión con Cristo, quien vive la luz de Dios en Cristo en su propia 
vida, es luz a los demás (Jn. 15:4, 5). Andar en luz, brillar, ser luz, es 
poder señalar el rumbo al que vive en tinieblas, lo que es el cumplimiento 
fiel de la comisión que Cristo dio a los creyentes (Hch. 1 :8). 

El apóstol está escribiendo en plural, esto es, a la colectividad de 
creyentes en Filipos. Si individualmente cada uno es luz, también el 
resplandor luminoso de toda la iglesia se hará manifiesto en el mundo 
entenebrecido, como el Señor dijo: "Una ciudad asentada sobre un 
monte no se puede esconder" (Mt. 5: 14). De la figura sencilla de la luz 
individual a la efusión luminosa de la colectividad de creyentes, que son 
hijos de luz y deben andar en la luz, brillando en el mundo, como se 
manifiesta en el versículo de la Epístola. El énfasis de la metáfora está 
en situar la luz en un mundo en tinieblas de modo que no puede 
ocultarse a la vista. La realidad es a veces otra, pero la evidencia de la 
luz de Dios en los cristianos debiera ser semejante a la de una gran 
ciudad situada sobre un monte, incapaz de dejar de ser apreciada por 
quienes estén mirando en aquella dirección. La Iglesia está llamada a 
ser como conjunto de cristianos, luz a un mundo en tinieblas. Su 
testimonio debiera ser imposible de ocultar y el resplandor de su 
conducta absolutamente visible para todos los hombres. Nada debiera 
hacer posible que se ocultase a la vista o pasase desapercibido. Es la luz 
suprema de Dios en Cristo brillando en las vidas de todos los que son 
sus discípulos. Dios brillando con Su luz a los perdidos por medio de 
personas regeneradas, que en Cristo son luz en el Señor. Una 
exhortación concluyente: "En otro tiempo erais tinieblas, mas ahora 
sois luz en el Señor; andad como hijos de luz (porque el fruto del 
Espíritu18 es en toda bondad, justicia y verdad), comprobando lo que es 
agradable al Señor. Y no participéis en las obras infructuosas de las 
tinieblas, sino más bien reprended/as" (Ef. 5:8-11 ). Sólo en este modo 

18 En muchos mss. se lee: "e/fruto de la luz", en lugar del fruto del Espíritu. 



196 FILIPENSES 11 

se llega a ser verdaderamente luminares que resplandecen en un mundo 
en tinieblas y orientan los pasos de los extraviados, conduciéndolos a 
Cristo, la única luz del mundo. Al resplandecer se producirá igual 
rechazo por parte del mundo como se manifestó contra el Señor (Jn. 
3:19; 1P.4:3-4). 

16. Asidos de la palabra de vida, para que en el día de Cristo yo pueda 
gloriarme de que no he corrido en vano, ni en vano he trabajado. 

AÓyov SCúll<; E7tEXOVm;, di; Kaúx11µa f:µot di; i¡µÉpav 
Palabra de vida manteniendo en alto, para motivo de gloria a mí en día 
Xptcrwu, on OUK di; KEVOV EÓpaµov OUOE di; KEVOV f:Koníacm. 
de Cristo, que no en vano corrí ni en vano trabajé. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: A.óyov, caso acusativo masculino singular del nombre común 
mensaje, discurso, palabra; swfic:;, caso genitivo femenino singular del 
nombre común vida; Ém~xovu:c:;, caso nominativo masculino plural del 
participio de presente en voz activa del verbo Ém~xw, asir firmemente, prestar 
atención, permanecer, mantener en alto, aquí manteniendo en alto; de:;, 
preposición propia de acusativo para; Kaúx1iµa, caso acusativo neutro 
singular del nombre común objeto de gloria, motivo de gloria; sµot, caso 
dativo de la primera persona singular del pronombre personal a mí; eic:;, 
preposición propia de acusativo para; Tiµépav, caso acusativo femenino 
singular del nombre común día; Xptcrwü, caso genitivo masculino singular 
del nombre propio declinado de Cristo; on, conjunción que; ooK, forma 
escrita del adverbio de negación no, con el grafismo propio ante una vocal con 
espíritu suave o una enclítica; de:;, preposición propia de acusativo en; K&vov, 
caso acusativo neutro singular del adjetivo vano; e&paµv, aoristo segundo de 
indicativo en voz activa del verbo -rpéxw, correr, aquí corrí; oofü:, conjunción 
copulativa ni; eic:;, preposición propia de acusativo en; K&vov, caso acusativo 
neutro singular del adjetivo vano; ÉKo7tÍacra, primera persona singular del 
aoristo primero de indicativo en voz activa del verbo Komá.w, trabajar, 
fatigarse, cansarse, aquí trabajé 

A.óyov swiii; f:nixovrni;, El versículo contiene alguna dificultad 
interpretativa, sobre todo en la primera referencia a la que llama 
palabra de vida y de la que dice a los lectores que debe mantenerse en 
alto. Podría entenderse que además de prestar atención a su testimonio 
debían afirmarse en la Palabra. Sin embargo, no hay vinculación alguna 
para ligarlo con lo que antecede y con lo que sigue. Los cristianos han 
de brillar como tinieblas en el mundo, no solo para alumbrarlas con su 
santidad y compromiso de vida, sino para que esa luz haga efecto 
positivo entre quienes están en tinieblas y sombra de muerte. La 



EL SENTIR DE CRISTO 197 

expresión A.óyov SúYflS, palabra de vida, aparece sólo aquí en todo el 
Nuevo Testamento. Debiera entenderse que es el mensaje que surge no 
tanto de la Escritura en sí, sino de las vidas como testimonio 
evangelizador. Los filipenses eran fieles en llevar a otros el evangelio 
que sin duda es palabra de vida, pero que no puede proclamarse en 
ocasiones con palabras, y siempre necesita el respaldo de una vida 
sencilla, santa y luminosa (v. 15). No solo consiste en predicar la 
Palabra, sino en manifestar con la vida la obediencia a ella. Es por la 
luminosidad de vida que el testimonio personal se convierte en palabra 
de vida en el hogar (1 P. 3: 1 ); también en la vida diaria, ya que 
"lámpara es a mis pies tu palabra, y lumbrera a mí camino" (Sal. 
119:105); sin distinción de edades (1 Ti. 4:12; 2 Ti. 1:5; 3:15); en toda 
ocasión (2 Ti. 4: 1-2). El Señor instituyó la evangelización del mundo 
bajo el poder del Espíritu que haría de cada creyente un testigo Suyo, no 
sólo hablando de Él, sino manifestándolo con su propia vida (Hch. 1 :8). 
La palabra de vida se mantiene en alto mediante la luminosidad de la 
vida personal: "Porque en otro tiempo erais tinieblas, mas ahora sois 
luz en el Señor; andad como hijos de luz" (Ef. 5:8). 

di; Kaúxr¡µa i:µo't di; T¡µÉpav Xptcrw0, La proyecc10n 
escatológica del texto es también clara: "para que en el día de Cristo, 
pueda gloriarme". El apóstol tiene su mente en el futuro. La expresión 
Día de Cristo, es un tiempo futuro que también se conoce como día del 
Señor y cuyo primer acontecimiento será el traslado de la Iglesia a la 
presencia de Jesucristo. Ese tiempo se proyecta hacia el futuro terrenal 
pasando por el reino milenial e introduciendo la gloriosa perpetuidad de 
cielos nuevos y tierra nueva donde no habrá pecado (Is. 2:12; 13:6, 9; 
Ez. 13:5; 30:3; JI. 1:15; 2:1, 11, 31; 3:14; Am. 5:18, 20; Abd. 15; Sof 
1:7, 14; Zac. 14:1; Mal. 4:5; Hch. 2:20; 1 Ts. 5:2; 2 Ts. 2:2; 2 P. 3:10). 
El comienzo de ese tiempo se reconoce aquí como día de Cristo (1 Co. 
1:8; 3:13; 5:5; 2 Co 1:14; Fil. 1:6; 2:16; 2 Ti. 1:12; 4:8). En ese tiempo 
la obra de cada creyente será examinada delante del Señor para 
recompensar lo hecho en el tribunal de Cristo (Ro. 14: 1 O; 2 Co. 5: 1 O). 

on OOK di; KEVOV EOpaµov oofü: di; KEVOV EK07tÍacra. La 
evaluación del servicio de Pablo se expresa metafóricamente al decir 
que podrá gloriarse de que no ha corrido, ni ha trabajado en vano. Pablo 
compara su ministerio con una carrera en la que transita como si fuera 
un atleta para alcanzar un premio. La ilustración está recogida en otro 
lugar (1 Co. 9:24). La vida cristiana no es sólo para reflejar al mundo la 
santidad de Dios, sino también para correr la carrera y obtener la corona 
(Gá. 2:2; 1 Co. 9:24; 2 Ti. 4:7). El apóstol une su ministerio a un 
trabajo agotador que es la acepción del verbo Kontáw, usado en este 



198 FILIPENSES 11 

lugar. El examen de su trabajo en el ministerio que se le había 
encomendado lo vincula a los resultados de la vida de los filipenses. 
Ellos demostrarían lo positivo o lo estéril de la obra suya. Su gloria 
sería ver el fruto del esfuerzo en los hermanos filipenses. No es que 
busque su gloria personal, pero se podía gloriar con lo que Dios hizo 
por medio de su trabajo en la vida de ellos, una vida fructífera en 
quienes habían sido alcanzados por su trabajo. En cualquier caso la 
gloria no es para quien ha servido, sino para Dios. Es necesario entender 
que la importancia del ministerio no está en lo que nosotros hacemos 
para Dios, sino en lo que Él ha sido capaz de hacer por medio de 
nosotros, como instrumentos en Su mano. 

17. Y aunque sea derramado en libación sobre el sacrificio y 
servicio de vuestra fe, me gozo y regocijo con todos vosotros. 

'Al..) .. a Ei Ka\ crm~vooµm E7tt •íJ 0ucrÍQ. Ka\ AEtwupyÍQ. 
Pero si también soy derramado en libación sobre el sacrificio y servicio 

"tll<; 1tÍO""tEW<; Úµrov, xaípw Ka\ O"UYXaÍpw micrtv Úµtv· 
de la fe de vosotros, me gozo y gozo junto con todos vosotros. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis:' AA.A.a, conjunción adversativa pero, sino, más bien, por el contrario; 
el, conjunción afinnativa si; Ka\, adverbio de modo también; 0'1tévooµm, 
primera persona singular del presente de indicativo en voz pasiva del verbo 
0'1tévooµcu, derramar en libación, aquí soy derramado en libación; S1tt, 
preposición propia de dativo sobre; i:ij, caso dativo femenino singular del 
artículo determinado la; 0oaíq., caso dativo femenino singular del nombre 
común sacrificio, ofrenda; Ka\, conjunción copulativa y; A.&ti:oopyíq., caso 
dativo femenino singular del nombre común servicio, servicio de culto; i:fic;, 
caso genitivo femenino singular del artículo definido declinado de la; 1tÍai:&wc;, 
caso genitivo femenino singular del nombre común/e; uµwv, caso genitivo de 
la segunda persona plural del pronombre personal declinado de vosotros; 
xcxípw, primera persona singular del presente de indicativo en voz activa del 
verbo xcxípw, gozarse, alegrarse, aquí me gozo; Ka\, conjunción copulativa y; 
aorx.cxípw, primera persona singular del presente de indicativo en voz activa 
del verbo aoyx.cxípw, gozarse junto con, regocijarse con, aquí gozo junto con; 
1tacrtv, caso dativo masculino plural del adjetivo indefinido todos; uµi:v, caso 
dativo de la segunda persona plural del pronombre personal vosotros. 

'A/...,A.a EÍ Ka\ cr7tÉvooµm E7tt •íJ 0ucríQ. Ka\ AEtwupyíQ. •iíc; 
7tÍ<J"tEW<; úµwv. La vida de Pablo en el servicio del Señor estuvo 
siempre rodeada de peligros y sufrimientos (2 Co. l l :23-29). En el 
tiempo en que escribía esperaba prisionero la sentencia del juicio a que 
había sido sometido, que podía terminar en su absolución y liberación, o 



EL SENTIR DE CRISTO 199 

en ser condenado a muerte. Pero en este último caso, su disposición es 
gozosa al estar decidido, si fuese necesario, a dar su vida por el 
testimonio del evangelio y por el servicio cristiano. Nuevamente utiliza 
una metáfora para referirse a su posible muerte hablando de ser 
derramado en libación sobre el sacrificio. La libación se derramaba 
sobre el sacrificio en el momento de ofrecerlo, por tanto, está decidido a 
dar su vida inmediatamente si fuese necesario. Pablo esperaba la 
liberación como consecuencia del juicio en que compareció (1 :25; 
2:24), sin embargo expresa su disposición personal hasta dar su vida. 
Así lo haría notar tiempo después en su último escrito (2 Ti. 4:6). El 
darse en sacrificio no era el acto de sacrificar, sino el ser sacrificado 
como víctima (Ro. 12: 1 ). Los ejecutores del sacrificio serían los inicuos, 
como ocurrió con el Señor (Hch. 2:23). Sin embargo, la víctima no 
opone resistencia sino que se ofrece voluntariamente. Esto no podía ser 
menos en el que afirma que para él "el vivir es Cristo" (1 :21 ). Así 
también hizo el Señor (Jn. 1O:17, 18; He. 9: 14; 1O:12). Añade aquí que 
era también en el servicio de vuestra fe. El término AEtwupyía, del que 
deriva liturgia, tiene que ver generalmente con el servicio del culto, 
donde el sacrificio es parte integral del culto espiritual (Ro. 12: 1 ). 

xaípw Kat crnyxaípw micnv óµ'tv· Cualquiera que fuese la 
circunstancia en su vida, el gozo está presente en el apóstol. El gozo y el 
regocijo no es algo individual sino compartido, de ahí el uso del verbo 
crnyxaípw, que significa gozarse junto con. 

18. Y asimismo gozaos y regocijaos también vosotros conmigo. 

•o oe mho Kat óµeti; xaípe•e Kat cmyxaípe•e µoi. 
Y lo mismo también vosotros gozaos y regocijaos junto conmigo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: tó, caso nominativo neutro singular del artículo determinado lo; Sil, 
partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con sentido 
de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; auto, caso acusativo neutro 
singular del pronombre personal vosotros; Ka\, adverbio de modo también; 
óµsi:c;, caso nominativo de la segunda persona plural del ptonombre personal 
vosotros; xatp&'t&, segunda persona plural del presente de imperativo en voz 
activa del verbo xaípw, gozarse, alegrarse, aqui gozaos; Ka\, conjunción 
copulativa y; aurxaíp&'t&, primera persona plural del pre8ente de imperativo 
en voz activa del verbo <mn:aípw, gozarse junto con, aqui gozaos junto con; 
µot, caso dativo de la primera persona singular del pronombre personal yo, mí, 
me, conmigo. 



200 FILIPENSES 11 

'tO OE mho Kat úµi::t~ xaípE'tf: Kat CJUYXaÍpE'tf: µot. Si la 
perspectiva de morir sacrificado no mermaba su gozo, tampoco debía 
hacerlo con el de los filipenses. Si quien estaba en peligro de muerte se 
gozaba, también aquellos que eran expresión visible de su obra en el 
Señor debían acompañarle en ese gozo. Posiblemente la inquietud por lo 
que podía ocurrirle al apóstol entristecía a los filipenses, por eso Pablo 
les .insta a gozarse, no viendo la temporalidad de su partida, sino la 
gloria futura del resultado de la obra. Es también una exhortación para 
que si el problema que era de Pablo se trasladaba a la experiencia de 
ellos en algún momento de persecución, la reacción de aquellos fuese la 
misma que era la suya. El gozo que les pide no es pequeño, sino grande. 
Es un verdadero regocijo que no debe disminuir. Un refrán popular 
nórdico dice: "Gozo compartido es doble gozo, pena compartida es 
media pena". 

El ejemplo y recomendación de Timoteo (2:19-24). 

19. Espero en el Señor Jesús enviaros pronto a Timoteo, para que 
yo también esté de buen ánimo al saber de vuestro estado. 

'EA.ní~w oi; f.v Kupíc.v 'lr¡crou Ttµó8wv -raxiw~ nÉµ\jfm úµt:v, 
Pero espero en Señor Jesús, a Timoteo pronto enviar os, 

'íva Kayw EÜ\Jfuxw yvou~ -ra ni::p't úµW'v. 
para que también yo cobre ánimo al conocer las cosas acerca de vosotros. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'EA.nísw, primera persona singular del presente de indicativo en voz 
activa del verbo &A.nisw, esperar, confiar, poner la confianza, aquí espero; ()f;, 
partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con sentido 
de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; &v, preposición propia de dativo 
en; Kupiq¡, caso dativo masculino singular del nombre divino Señor; 'Ir¡croG, 
caso dativo masculino singular del nombre propio Jesús; Ttµó0wv, caso 
acusativo masculino singular del nombre propio declinado a Timoteo; •axéws, 
adverbio pronto, con urgencia; nÉµ\jlat, aoristo primero de infinitivo en voz 
activa del verbo nÉµnw, enviar, comisionar; uµl:v, caso dativo de la segunda 
persona plural del pronombre personal declinado a vosotros, os; 'íva, 
conjunción causal para que; Kayw, palabra formada por crasis 19 de la 
conjunción Kat, y el pronombre personal &yci, y que equivale a y yo, también 
yo; EU\flUXW, primera persona plural del presente de subjuntivo en voz activa 
del verbo EU\jluyÉw, estar animado, cobrar ánimo, aquí cobre ánimo; yvoüs, 
caso nominativo masculino singular del p_articinio del seg.!!_ndo aoristo en voz 

19 Crasis, palabra griega que equivale a unión de fuerzas, en general unión de 
elementos. 



EL SENTIR DE CRISTO 201 

activa del verbo yt vcicrKw, saber, conocer, aquí sabiendo, al saber; ta, caso 
acusativo neutro plural del artículo determinado los, en sentido de las cosas; 
1tEpt, preposición propia de genitivo acerca de; úµwv, caso genitivo de la 
segunda persona plural del pronombre personal vosotros. 

'EA.nísw oi; f:v Kupíw ' Ir¡croG Ttµó8wv •axÉw~ nÉµ\jfm 
úµl:v, El apóstol es ejemplo de cuidado pastoral, siente necesidad de 
saber cómo están realmente los creyentes en Filipos, pero, a su vez, 
dependen enteramente del Señor en sus decisiones. De ahí que diga que 
tiene esperanza en el Señor de poder hacer lo que se propone. El apóstol 
no abandona las iglesias a su suerte. Constantemente su corazón de 
pastor genera preocupación e incluso sufrimiento por los problemas que 
las congregaciones experimentan (1 :8; 2 Co. 11 :28-29). Aunque 
esperaba su liberación desea enviarles, mientras él no puede 
acompañarles, a Timoteo, no solo para ministrar en la iglesia, edificar a 
los creyentes, y servir en la obra, sino más bien para informarse él sobre 
la marcha de la iglesia. Por eso piensa, si el Señor se lo permite, 
enviarlo pronto, con urgencia. Timoteo había tenido una estrecha 
relación con la iglesia en Filipos, por lo que era bien conocido en ella y, 
a su vez, el conocía bien la marcha de aquella obra. No era la primera 
vez que Pablo le enviaba comisionándolo para un servicio de atención 
en alguna iglesia (1 Ts. 3:2). Pablo daba un excelente testimonio de él 
(l Co. 4: 17; 1 Ti. 1 :2; 6: 11 ). El calificativo que lo define es el de 
"hombre de Dios" (2 Ti. 3: 17). 

'íva Kayw EU\Jfuxw yvou~ 'ª ni>p't úµwv. El interés principal de 
Pablo al enviar a Timoteo era que a su vuelta le informase de la buena 
marcha de la congregación de modo que pudiera estar animado. En cierto 
modo esta frase es una demanda del apóstol a los filipenses para que su 
conducta cristiana al ser conocida por él, le sirva de aliento y anime su 
corazón. Al mismo tiempo es también una recomendación para Timoteo, 
como si dijese a los filipenses, que vuestro comportamiento sirva para 
darle ánimos a él a fin de que pueda dármelos luego a mí. 

20. Pues a ninguno tengo del mismo ánimo, y que tan sinceramente 
se interese por vosotros. 

ouoÉva yap l::xw t<JÓ\JfUXOV, O<J'tl~ yvr¡críw~ 'tU 7tEpt úµwv 
Porque ninguno tengo del mismo ánimo, el cual genuinamente las cosas de vosotros 
µEptµvtj<JElº 

preocupará. 



202 FILIPENSES 11 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ou3éva., caso acusativo masculino singular del pronombre indefinido 
a nadie, a ninguno; yap, conjunción causal porque; &xw, primera persona 
singular del presente de indicativo en voz activa del verbo exw, tener, aquí 
tengo; iaówuxov, caso acusativo masculino singular del adjetivo del mismo 
ánimo, de la misma grandeza de alma; OO'Ttc;;, caso nominativo masculino 
singular del pronombre relativo el que, el cual; yvr¡mwc;;, adverbio de modo 
sinceramente, genuinamente; Ta, caso acusativo neutro plural del artículo 
determinado los, en sentido de las cosas; 1t&p\, preposición propia de genitivo 
de; úµwv, caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal 
vosotros; µ&ptµvtía&t, tercera persona singular del futuro de indicativo en voz 
activa del verbo µ&ptµváw ,preocuparse, angustiarse, aquipreocupará. 

ou8Éva yap EXúl icrÓ\!IUXOV, Pablo dice que a nadie tiene del 
mismo ánimo, en sentido del mismo pensamiento, o de igualdad de 
pensamiento con él, especialmente en lo que se refiere a los filipenses y 
al interés por la obra en aquella iglesia. Sintonizaba profundamente con 
la forma de ver la obra que Pablo tenía y con la labor pastoral que 
llenaba el corazón del apóstol (1 Co. 16: 1 O). No es que Pablo esté 
menospreciando a otros colaboradores o haciendo distinciones entre 
ellos, pero no tenía a nadie cerca que tuviera una identificación de 
aquella medida con él, en relación con los creyentes en Filipos. 

ocrnc; yv11críwc; 'ta m:pt úµwv µEptµvtjm:t• Sin duda la 
formación de Timoteo en todos los ámbitos de su vida espiritual es el 
resultado del trabajo de Pablo. El ejemplo suyo y su enseñanza sobre el 
cuidado pastoral de la iglesia, había surtido efecto en Timoteo. Todos 
los colaboradores del apóstol amaban la obra y eran entregados en el 
servicio, pero Timoteo tenía un afecto profundo, un sincero amor por la 
iglesia en Filipos. Posiblemente fue un impacto profundo el que le había 
causado la evangelización y fundación de aquella iglesia. El costo del 
alumbramiento le había llevado a amarles como padre a sus hijos o 
como la nodriza que los cuida desinteresada y sinceramente (1 Ts. 2:7). 
Fuese cual fuese la causa de ese afecto, lo que Pablo destaca era la 
realidad de la existencia del cariño de Timoteo por los filipenses. 

21. Porque todos buscan lo suyo propio, no lo que es de Cristo Jesús. 

oí ndv•Ec; yap •a f:au•wv ~r¡wumv, ou •a 'Ir¡crou Xpmwu 1• 

porque todos lo de sí mismos buscan, no lo de Jesucristo. 



EL SENTIR DE CRISTO 203 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: oí, caso nominativo masculino plural del artículo detenninado los; 
1t<Ívtec;, caso nominativo masculino plural del adjetivo indefinido todos; yap, 
conjunción causal porque; td, caso acusativo neutro plural del articulo 
detenninado los, en sentido de las cosas, lo; f:a.otrov, caso genitivo masculino 
plural del pronombre reflexivo SÍ mismos; sTJtOÜO'tV, tercera persona plural 
del presente de indicativo en voz activa del verbo sTJtÉw, buscar, intentar, 
querer, aquí buscan; oú, adverbio de negación no; td, caso acusativo neutro 
plural del artículo determinado los, en sentido de las cosas, lo; 'ITJO'OÜ, caso 
genitivo masculino singular del nombre propio declinado de Jesús; Xp1crtoü, 

1

' caso genitivo masculino singular del nombre propio Cristo. 

Notas. Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 '1TJC:J'OÜ XptO'tOÜ, de Jesucristo, lectura atestiguada en p46, N, A, C, D, F, o, 
P, 'I', 33, 81, 326, 1739, 1881, 2464, 2495, it, vgcl,ww, sir', Clemente, Mario 
Victorino. 

Xptcrtoü, de Cristo, según se lee en K. 

Xp1crtoü'lTJO'OÜ, de Cristo Jesús, lectura en B, L, 0278, 104, 365, 630, 1175, 
1241, 1505, :m, vg51, sir1'; Ambrosiaster, Casiodoro. 

oí 1távn:t; yap ta Éautmv l;11t0Gcnv, El testimonio acerca de 
Timoteo marca un contraste de intereses. En una afirmación precisa dice 
que "todos buscan lo suyo propio". Es, sin duda, una generalización que 
hace Pablo. No eran todos en sentido absoluto, puesto que con él estaban 
otros bien comprometidos con la obra y el testimonio del evangelio, como 
eran Lucas o Aristarco (Col. 4:10, 14; Flm. 24). Pablo enviaba a 
colaboradores suyos en misiones a las iglesias, de ahí que al final de su 
vida, Tíquico estaba en Éfeso, Crescente en Galacia y Tito en Dalmacia (2 
Ti. 4:10). Pero posiblemente se estuviese refiriendo a quienes en Roma 
estaban predicando por contención y envidia ( l: 16), los tales buscaban su 
provecho personal, no el interés de la obra de Cristo. Pero, tal vez, se 
refiriese a creyentes que estaban cerca de él, pero que no tenían la 
disposición de emprender un viaje largo e incluso peligroso para ir hasta 
Filipos, donde podían pasar las penalidades que ocasionó el viaje a 
Epafrodito y enfermar en el camino. No se mencionan nombres, por lo que 
cualquier propuesta es solo especulativa sin base bíblica para asentarla. Sin 
embargo lo que está claro es que ningún otro, salvo Timoteo, tenía la 
disposición para ser enviado a Filipos. 

ou ta 'Iricrou Xp1crt0G. Lo que requiere el servicio es que cada 
creyente, especialmente los líderes dejando de buscar sus propios 



204 FILIPENSES 11 

intereses, busquen "lo que es de Cristo ". Buscar lo de Cristo no es otra 
cosa que vivir a Cristo y tener Su mismo sentir (v. 5). El interés sincero 
se muestra en renunciar a lo propio por lo de Cristo, dejando lo propio y 
legítimo a favor de otros (v. 8). En Ja práctica equivale a que era el 
comportamiento del apóstol: "ninguno busque su propio bien, sino el 
del otro. .. como también yo en todas las cosas agrado a todos, no 
procurando mi propio beneficio, sino el de muchos, para que sean 
salvos " ( 1 Co. 10:24, 33). Quien busca Jo que es de Cristo manifiesta 
una calidad de amor desinteresado que "no busca lo suyo" (1 Co. 13:5). 
En el caso de Timoteo el viaje hasta Filipos era difícil, exigía renunciar 
a muchas cosas, para lo cual Ja visión del servicio tenía que ser clara, 
entendiendo que no era asunto de renunciar por Jos hermanos, sino por 
Cristo. Todo cuanto se hace en la vida cristiana debe hacerse como para 
el Señor (Col. 3:23-24). 

22. Pero ya conocéis lo méritos de él, que como hijo a padre ha 
servido conmigo en el evangelio. 

'tTJV ÓE ÓOKtµi)v mhou ytvwcrKE'tE, O'tl w<:; 7t0.'tpt 'tÉKVOV 
Pero la experiencia de él conocéis, que como padre a hijo 

cruv f:µot f:8oÚAEUcrEv d<; 'tÓ EÚa.yyÉAtOV. 
conmigo sirvió en el evangelio. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: -rfiv, caso acusativo femenino singular del artículo determinado la; 
fü:, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con 
sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; 00K1µT]v, caso acusativo 
femenino singular del nombre común carácter probado; mhou, caso genitivo 
masculino de la tercera persona singular del pronombre personal declinado de 
él; ytvCÚcrKE'tE, segunda persona plural del presente de indicativo en voz activa 
del verbo y1vCÚcrKw, saber, conocer, entender, aquí conocéis; on, conjunción 
que; <.Ó~, adverbio de modo, como, que hace las veces de conjunción 
comparativa; na-rpl., caso dativo masculino singular del nombre común padre; 
-rÉKvov, caso nominativo neutro singular del nombre común hijo; cruv, 
preposición propia de dativo con; f:µol., caso dativo de la primera persona 
.singular del pronombre personal mí; f:ooúA.EucrEv, tercera persona singular del 
aoristo primero de indicativo en voz activa del verbo oouA.Eúw, servir, aquí 
sirvió; EÍ~, preposición propia de acusativo en; -ro, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado el; EtmyyÉA.t0v, caso acusativo neutro 
singular del nombre común evangelio. 

•Tiv 8e 80 K1µi)v a.úwu y1vwcrKE'tE, Los filipenses conocían 
bien a Timoteo, pero, aun así Pablo les hace notar como era su carácter, 
para lo que usa el sustantivo ÓoKÍµr¡, que denota experiencia, prueba, 



EL SENTIR DE CRISTO 205 

ensayo, pero que puede vincularse con el carácter de la persona, lo que 
supondría que aquellos conocían el carácter probado de Timoteo. Sin 
embargo, Pablo les habla de una persona con experiencia la que les 
envía. En misiones especiales en la obra no sirve que sea sólo un buen 
hermano, sino que haya sido experimentado para que pueda atender lo 
encomendado con eficacia. 

on wr; 7tmp't 'tÉKVOV cruv f:µot EÓOÚAEUO'EV dr; 'tO 
i:;uayyÉA.10v. La formación y capacitación de Timoteo se forjó al lado 
del apóstol. Las pruebas le capacitaban para saber soportar las 
dificultades. La doctrina aprendida lo hacía apto para enseñar. El 
corazón pastoral del apóstol le hacía sentir afecto entrañable por los 
hermanos. Pero la asociación entre el apóstol y su colaborador no era 
tanto de trabajo sino de amor entrañable, por eso dice que fue una 
relación como de hijo a padre. Timoteo era hijo en la fe del apóstol (1 
Co. 4: 17). La forma de servir como hijo revestía varios aspectos: a) 
Obediencia, como corresponde a un hijo según lo dispuesto por Dios; b) 
Lealtad, como se evidencia por una relación que no abandona mientras 
otros dejan; c) Subordinación, considerándolo como apóstol y estando 
preparado para cumplir las misiones que le encomendase; d) Esmero, 
haciendo las cosas encargadas con plena dedicación y entrega. Ambos, 
tanto Pablo como Timoteo, tenían una esfera común de servicio: "el 
evangelio". Un servicio desinteresado en provecho de los creyentes y 
buscando a los perdidos para alcanzarlos con la gracia del mensaje de 
salvación y establecer nuevas iglesias. 

23. Así que a éste espero enviaros, luego que yo vea cómo van mis 
asuntos. 

OU'tOV µEv oov f:A.níl;w nÉµ\jfat wr; Üv dcpíów 'tU 7tEpt 
A éste, a la verdad pues, espero enviar cuando - prevea las cosas acerca de 
f:µE f:~au-rik 
mí, inmediatamente. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: o\hov, caso acusativo masculino singular del pronombre 
demostrativo declinado a éste; µi:v, partícula afirmativa que se coloca siempre 
inmediatamente después de la palabra expresiva de una idea que se ha de 
reforzar o poner en relación con otra idea y que, en sentido absoluto tiene 
oficio de adverbio de afirmación, como ciertamente, a . la verdad; oúv, 
conjunción causal pues; EA-níl;;w, primera persona singular del presente de 
indicativo en voz activa del verbo sA.níl;;w, confiar, esperar, aquí espero; 
nÉµ\j/at, aoristo primero de infinitivo en voz activa del verbo 7tÉµnw, enviar, 
mandar; wc;, conjunción temporal cuando· av partícula que no empieza 



206 FILIPENSES 11 

nunca frase y que da a ésta carácter condicional o dubitativo, o expresa una 
idea de repetición. Se construye con todos los modos menos el imperativo y 
acompaña a los pronombres relativos para darles un sentido general; en algunas 
ocasiones no tiene traducción; cicpíow, primera persona singular del segundo 
aoristo de subjuntivo en voz activa del verbo cicpopáw, tener la mirada fzja en, 
ver en la distancia, ver claraménte, prever; ta, caso acusativo neutro plural 
del artículo determinado los, aquí en sentido de las cosas; 7t&p't, preposición 
propia de acusativo acerca de; &µ&, caso acusativo de la primera persona 
singular del pronombre personal mí; e~autfíc;, adverbio de modo, 
inmediatamente. 

ou'tüv µf:v ouv EA7tH;w 7tÉµ\j/at. Pablo tenía confianza en que 
su deseo de enviarles a Timoteo pudiera cumplirse, sin embargo somete, 
como siempre, su deseo a la voluntad de Dios (v. 19). Al ser enviado 
por Pablo debía ser recibido como tal en la iglesia. 

wr; cicpíow ta 7t&pt Eµf: E~au-rílr;' El momento para hacerlo 
sería cuando viese como se producirían sus cosas. En este caso es el 
conocimiento del desenlace de su juicio. Pablo usa el verbo cicpopdw, 
que expresa la idea de ver claramente, en ese sentido cuando supiese 
con certeza lo que iba a ocurrir, esto es, el resultado del juicio y pudiese 
enviarles noticias concretas. En cuanto conociese el veredicto judicial, 
los filipenses lo sabrían por medio de Timoteo, a quien enviaría 
inmediatamente que se produjese. 

24. Y confío en el Señor que yo también iré pronto a vosotros. 

7tÉ7tot8a OE EV KupÍú) on KUl au'tür; -raxÉwr; EA&Úc:rnµm. 
Y estoy confiado en Señor que también a vosotros prontamente iré. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 7tÉ7totOa, primera persona singular del perfecto de indicativo en voz 
activa del verbo 7t&Í0w, en perfecto, estar seguro, estar confiado, aquí estoy 
con.fiado; o&, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción 
coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; f.v, 
preposición propia de dativo en; KupÍú,>, caso dativo masculino singular del 
·nombre divino Señor; ott, conjunción que; K<Xt, adverbio de modo también; 
a.útóc;, caso nominativo masculino singular del pronombre intensivo a 
vosotros; t<XXÉW<;, adverbio de modo prontamente, f.A.&ucroµm, primera 
persona singular del futuro de indicativo en voz media del verbo iipxoµm, ir, 
aquí iré. 

1tÉ7tOt8a OE EV KUpÍú) on Kat au'tür; •axÉwr; EA&Úcroµm. El 
apóstol tenía confianza sobre su futuro. Esperaba un veredicto 



EL SENTIR DE CRISTO 207 

absolutorio ( 1: 19). Confiando en esto, no solo les anuncia la visita de 
Timoteo, sino la suya propia. En todo ello aparece manifiesta la 
confianza y dependencia en el Señor. 

Es notable apreciar que Pablo planificaba continuamente sobre lo 
que haría en el servicio. A lo largo de todos los datos que se dan de él 
en la Escritura, se aprecia que siempre tenía planes preparados para 
ejecutar. Así en su segundo viaje misionero deseaba predicar en Asia y 
fue impedido para hacerlo (Hch. 16:6). Había planificado un viaje a 
Roma, que no pudo hacer por impedimentos. Ahora planifica enviar a 
Timoteo a Filipos y él mismo planea hacerlo también. Frente a los que 
piensan que en la obra de Dios no se necesita planificación alguna y que 
el que sirve ha de estar solo atento para hacer lo que Dios pone delante, 
el apóstol enseña que es necesario planificar, pero que todo plan del 
siervo se somete a la decisión del Señor. Un ministerio sin planificación 
no es un ministerio espiritual y quien no planifica no es un siervo 
dependiente, sino más bien un hombre sin visión. 

El ejemplo y recomendación de Epafrodito (2:25-30). 

25. Mas tuve por necesario enviaros a Epafrodito, mi hermano y 
colaborador y compañero de milicia, vuestro mensajero, y ministrador 
de mis necesidades. 

, Ava.yKa.tov of: i¡yr¡crdµr¡v 'Ena.cppÓOt'tOV 'tOV cifü:A.cpóv K<l.l 
Pero necesario juzgué a Epafrodito el hermano y 

cruvEpyóv Ka.t crucr'tpa.Twhr¡v µou, úµwv of: cinócrToA.ov Ka.t 
colaborador y compañero de milicia de mí, y de vosotros apóstol y 
AEt'tOupyóv 'tflc; xpda.c; µou, nÉµ\j/a.t 7tpóc; úµac;, 

servidor de la necesidad de mí, enviar a vosotros. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis:' Avcx)'Kcx'iov, caso nominativo neutro singular del adjetivo necesario; 
ae, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con 
sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; firricrá.µr¡v, primera 
persona singular del aoristo primero de indicativo en voz media del verbo 
r\y&oµcxi, considerar, pensar, juzgar, aqui juzgué; 'E7tex<ppó0iwv, caso 
acusativo masculino singular del nombre propio declinado a Epafrodito; 't'Óv, 
caso acusativo masculino singular del artículo determinado el; ci8EA.q>óv, caso 
acusativo masculino singular del nombre común hermano; Kcxl., conjunción 
copulativa y; ouvEpyóv, caso acusativo masculino singular del adjetivo 
colaborador; Kai, conjunción copulativa y; oucr't'pcxnohr¡v, caso acusativo 
masculino singular del nombre común compañero de milicia; µou, caso 
genitivo de la · s · ular del ronombre Qerson 1 declinad de 



208 FILIPENSES 11 

mí; úµúlv, caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal 
declinado de vosotros; fü;, partícula conjuntiva que hace las veces de 
conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; a7tÓcr'toA.ov, caso acusativo masculino singular del nombre común 
apóstol, enviado; Kat, conjunción copulativa y; A.stwupyov, caso acusativo 
masculino singular del nombre común ministro, servidor; 'tTj<;, caso genitivo 
femenino singular del artículo determinado declinado de la; xpsíac;, caso 
genitivo femenino singular del nombre común necesidad; µou, caso genitivo 
de la primera persona singular del pronombre personal declinado de mí; 
m~µ\¡lm, aoristo primero de infinitivo en voz activa del verbo 7tÉµmo, enviar; 
7tpoc;, preposición propia de acusativo a; úµéic;, caso acusativo de la segunda 
persona plural del pronombre personal vosotros. 

'AvayKatov 8E Yirr1cráµr¡v 'EnacppócStwv. Mientras Pablo 
escribía la Epístola consideró necesario enviarles a Epafrodito. El verbo 
en la forma lÍYTJcráµr¡v, juzgué, debe considerarse como un aoristo 
epistolar, que realmente es un presente que expresa decisión o 
determinación mientras escribía, a la recepción del escrito por los 
filipenses, ya sería tiempo pasado, por eso utilizó al aoristo 
acomodándolo al tiempo de la lectura. El nombre Epafrodito, significa 
amable o digno de ser amado. El abreviado sería Epa/ras. 
Probablemente no sea el que tiene el mismo nombre y que vivía en 
Colosas (Col. 1 :7; 4: 12). 

•ov dfü:J,cpov. A él se le dan tres calificativos. Siendo el primero 
el hermano. El término deriva del griego del mismo vientre. Este es el 
calificativo natural para quienes son nacidos en la familia cristiana y por 
fe en Cristo reciben el derecho de ser llamados hijos de Dios (Jn. 1: 12). 
Con el artículo determinado antecedente, hace referencia a la única 
persona que llevando ese nombre era conocido tanto por Pablo como 
por los filipenses, siendo hermano, tanto del apóstol como de los 
destinatarios de la Epístola (Gá. 3:27-28). Los dones capacitan a los 
creyentes para el ministerio, en ese sentido, en relación con el escrito y 
aquellos a quien se enviaba, Pablo era apóstol, sólo él tenía este don y 
sólo él el ministerio apostólico, pero, el hecho de ser apóstol no evita 
que sea también hermano, puesto que todos los creyentes somos hijos 
del Padre celestial y miembros de Su familia. La idea de jerarquía queda 
eliminada a la luz del Nuevo Testamento, eso no impide que la 
autoridad apostólica sea única en aquel tiempo, por designación divina y 
que la enseñanza de los apóstoles revista la autoridad del Señor que los 
llamó para ese ministerio. Ese es el pensamiento general entre el que 
puede mencionarse al apóstol Pedro (1 P. 5: 1-3 ). 



EL SENTIR DE CRISTO 209 

Kat crnw:pyov. Además de hermano le llama colaborador. 
Unido tanto en la fe como en el trabajo. Colaborar es trabajar juntos en 
la misma tarea. Posiblemente se refiera el apóstol a la tarea de la 
fundación de la iglesia en Filipos. Él tenía en mente los nombres de 
aquellos que habían trabajo arduamente con él para establecerla (cf. 
4:2). Es muy probable que fuese uno de los pastores o líderes en aquella 
congregación. Colaborar expresa la idea de equipo y no de 
individualidad. La obra de Dios no está planificada para solitarios, sino 
para quienes se integran en un mismo equipo de trabajo. El Señor 
encomendó misiones para ejecutarlas de dos en dos. Pablo, seguidor de 
Cristo tenía siempre a su lado un equipo de colaboradores que le 
ayudaban en el ministerio. Una de las necesidades urgentes de los 
líderes en la iglesia local es trabajar con un equipo a su lado, que no 
solo aligera el trabajo, sino que prepara hermanos para el futuro. 

Kat crua"tpanú.Í't'T]V µou, Un tercer calificativo para Epafrodito 
es el de compañero de milicia, o también compañero de armas o 
compañero de combate. Era uno que había combatido con él en el 
evangelio (4:3). Pablo se coloca en esto de la lucha al mismo nivel que 
Epafrodito. A nadie se le ordena en el Nuevo Testamento mandar sobre 
otros, puesto que nadie es señor, salvo el Señor cabeza de la iglesia, que 
tiene toda autoridad en cielos y tierra (2:9-11 ). Los líderes en la obra 
ejercen autoridad, pero no son autoridades. Es de notar también que ser 
compañero de milicia es luchar codo a codo en el combate. Esta guerra 
contra huestes de maldad en las regiones aéreas, no es de ataque, sino de 
resistencia. El creyente ha sido colocado en un terreno de victoria. 
Satanás mueve con su autoridad sobre el mundo a los hombres, los 
gobiernos, las leyes, etc. para combatir el evangelio, pero los cristianos 
sólo han de mantenerse en una acción defensiva, de resistencia, para la 
que han recibido los instrumentos necesarios (Ef. 6: 11, 13 ). 

úµwv fü: cinócrwA.ov. Pablo dice que Epafrodito era el 
mensajero, literalmente apóstol, como enviando por los filipenses. Es 
necesario tener cuidado con el título, que describe en términos helenos 
la condición de aquel que es enviado como mensajero. En la actualidad 
se usa por algunos para calificar a personas que dicen ser apóstoles en el 
sentido de los Doce y Pablo. Esto es contrario a la Escritura. Los 
apóstoles como tales han tenido la misión de escribir el Nuevo 
Testamento y establecer las normas de fe y conducta para la Iglesia en 
el nombre del Señor. Terminada esa labor, escrito el Nuevo Testamento, 
nadie puede añadir nada a lo que está escrito, por tanto no puede haber 
apóstoles en el sentido en que algunos lo quieren considerar. Epafrodito 
no era apóstol en la iglesia en Filipos, como poseedor de ese don, sino 



210 FILIPENSES 11 

que era la persona que había sido comisionada por ellos para visitar a 
Pablo y llevar la ofrenda de comunión que le enviaban. Era apóstol sólo 
en el sentido de haber sido delegado para una misión. Un representante 
por medio del cual la iglesia se manifiesta y actúa. 

KUl AEt'tOupyóv •Tic; xpdac; µou, nÉµ\!fat npóc; úµac;, La 
misión encomendada era ministrar para mi necesidad, servir para 
resolver las carencias económicas que podía tener. Era el portador de 
una de las ofrendas que desde Filipos enviaban a Pablo. El término que 
se usa aquí para definirlo como servidor, es AEt'tOupyóc;, que hace 
referencia a un servicio vinculado al culto. Es el término más apropiado 
ya que se trata de llevar una ofrenda y ésta es parte de la adoración en el 
culto (1Co.16:1-4; 2 Co. 8:19). 

26. Porque él tenía gran deseo de veros a todos vosotros, y 
gravemente se angustió porque habíais oído que había enfermado. 

f:nEtóTi f:mno8wv ~v náv•ac; úµac; Ka't cióriµovwv, ótón 
Y a que muy deseoso estaba a todos vosotros y sintiendo angustia, porque 
tjKOÚ<Ja'tE éín tjcr8ÉVTJO'EV. 

oísteis que estuvo enfermo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: E7tEtofi, conjunción después que, porque, puesto que, ya que; 
&mno9úiv, caso nominativo masculino singular del participio de presente en 
voz activa del verbo &nino9éw, estar muy deseoso, tener vivo deseo; i;v, 
tercera persona singular del imperfecto de indicativo en voz activa del verbo 
EÍµÍ, ser, estar, aquí estaba; náv-rai:;, caso acusativo masculino plural del 
adjetivo indefinido declinado a todos; úµéii:;, caso acusativo de la segunda 
persona plural del pronombre personal vosotros; Kai., conjunción copulativa y; 
d.&1iµovúiv, caso nominativo masculino singular del participio de presente en 
voz activa del verbo d.&l']µovéw, sentir angustia, estar intranquilo, aquí 
sintiendo angustia; &tón, conjunción causal porque; 1\Koúcm-rE, segunda 
persona plural del aoristo primero de indicativo en voz activa del verbo 
aKOÚW, oir, escuchar, aquí oísteis; O'tt, conjunción que; tjcr9ÉV1']0'EV, tercera 
persona singular del aoristo primero de indicativo en voz activa del verbo 
d.cr9i;véw, enfermar, estar enfermo, aquí estuvo enfermo. 

E7tEtóTi f:mno8wv ~v náv•ac; úµac;. Entre otras razones que 
Pablo tendría para enviar a Epafrodito, está el deseo personal suyo de 
ver a los hermanos en Filipos. Su intenso deseo sería satisfecho de esa 
manera. No cabe duda que sentía nostalgia por la ausencia de sus 
hermanos y de su iglesia. 



EL SENTIR DE CRISTO 211 

Kat d&r¡µovwv, &tón tjKoúcratE on tjcr8Évr¡crEv. Conocedor 
de que a la iglesia le habían llegado noticias de la enfermedad que había 
pasado se sentía angustiado, profundamente inquieto por lo que estarían 
pensando sobre esto. Incluso, tal vez, estaría suponiendo si acaso 
estuviesen dudando sobre si le llegó la ofrenda o se la hubiesen 
sustraído durante el tiempo de enfermedad. Estas razones coadyuvaban 
para la decisión de Pablo de enviarlo de regreso a Filipos. 

27. Pues en verdad estuvo enfermo, a punto de morir; pero Dios 
tuvo misericordia de él, y no solamente de él, sino también de mí, 
para que yo no tuviese tristeza sobre tristeza. 

Kat ycip tjcr8Évr¡crEv 7tapa7tA.tjcrwv 8avchor dA.A.ci 6 E>coc; 
Porque ciertamente estuvo enfermo cercano a muerte; pero - Dios 
tjA.Ér¡crEv mhóv, ouK mhov fü; µóvov dA.A.ci Kat EµÉ, 
tuvo misericordia de él y no de él sólo sino también de mí 
'(va µfi A.ú7tr¡v É7tt A.Ú7tr¡v crxw. 
para que no tristeza sobre tristeza tuviese. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Kat, adverbio de modo ciertamente; yd.p,. conjunción causal porque; 
t1cr0évT)cr&v, tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en voz 
activa del verbo <icr0ev&w, enfermar, estar enfermo, aquí estuvo enfermo; 
1tapmtA.tjmov, adverbio a punto de, cercano; 0av<Í'tq>, caso dativo 
masculino singular del nombre común declinado a muerte; <iA.A.ci, conjunción 
adversativa pero; ó, caso nominativo masculino singular del artículo 
determinado el; E>eóc;, caso nominativo masculino singular del nombre divino 
Dios; r11..ér¡crev, tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en 
voz activa del verbo &A.e&w, tener compasión, ser misericordioso, aquí tuvo 
misericordia; mhóv, caso genitivo de la tercera persona singular del 
pronombre personal declinado de él; ouK, forma escrita del adverbio de 
negación no, con el grafismo propio ante una vocal con espíritu suave o una 
enclítica; a.U-róv, caso genitivo de la tercera persona singular del pronombre 
personal declinado de él; OE, partícula conjuntiva que hace las veces de 
conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; µóvov, caso acusativo masculino singular del adjetivo solo; ciA.A.d, 
conjunción adversativa sino; Kat, adverbio de modo también; éµ&, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 
mí; 'íva, conjunción causal para que; µi¡, partícula que hace funciones de 
adverbio de negación no: A.Ú7tT]V, caso acusativo femenino singular del 
nombre común tristeza; S1tt, preposición propia de acusativo sobre; A.Ú7tT]V, 
caso acusativo femenino singular del nombre común trist.eza; crxw, primera 
persona singular del segundo aoristo de subjuntivo en voz activa del verbo 
EX,W, tener, aquí tuviese. 



212 FILIPENSES 11 

Kat yap rjcr8Évricri:::v napmtA.tjcrwv 8avd•o,>" La enfermedad 
de Epafrodito fue algo grave. No se dice que dolencia había sido, pero 
se enfatiza la gravedad. Es evidente que la enfermedad le sobrevino en 
el cumplimiento de la misión que le había sido encomendada de llevar 
la ofrenda al apóstol. El Señor permite que los creyentes fieles caigan 
también en enfermedades graves (Hch. 9:37; Gá. 4: 13; 2 Ts. 1 :4; 1 Ti. 
5:23; 2 Ti. 4:20). 

dA-A-a ó ei:::os rjA-tricri:::v mhóv, El modo como fue sanado hace 
referencia a la misericordia de Dios. Nadie ejerció el don de sanidades 
para recuperar a Epafrodito. Ni el apóstol hubiera podido hacerlo puesto 
que estaba en la cárcel. Aunque el don estaba operativo en la época 
apostólica, no se podían obrar milagros al antojo de quién tenía el don, 
sino en sujeción a la voluntad de Dios. El objeto de los dones de 
milagros y sanidades, era fundamentalmente proveer un testimonio ante 
infieles, especialmente ante judíos, de la realidad de la resurrección del 
Mesías, que obraba milagros por medio de Sus testigos porque quien 
había muerto también había resucitado. Al final de la era apostólica 
disminuye notablemente el ejercicio de estos dones, como se hace 
evidente en el ministerio de Pablo quien recomienda a Timoteo que 
beba un poco de vino a causa de sus enfermedades (1 Ti. 5:23). 

ouK au•ov fü: µóvov dA.A-a Ka't f;µÉ, 'íva µY¡ A.ónriv i:::m 
A.ónriv crxw. La provisión misericordiosa de Dios alcanzó tanto a 
Epafrodito sanándolo, como a Pablo confortándolo. La intervención de 
Dios redujo el nivel de tristeza en que el apóstol estaba sumido y que, 
con la muerte de Epafrodito hubiera aumentado notablemente. Dios que 
permite la prueba, provee de salida para que pueda ser soportada. En 
todo esto se manifiesta la misericordia de Dios, que pasando nuestras 
miserias por Su corazón, hace provisión de Su gracia en Cristo Jesús. 

28. Así que le envío con mayor solicitud, para que al verle de nuevo, 
os gocéis, y yo esté con menos tristeza. 

crnou8ato•Épws ouv Em:µ\jfa au'tov, 'íva i8óv•i:::s au'tov ndA.tv 
Solícitamente, pues, envié le, para que al ver le de nuevo 

xapTj''tE Kayw aAU7tÓ'tEpOS LÓ. 
estéis gozosos y yo con menos tristeza esté. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: cr7tou8aw-rÉpw~, adverbio de modo solícitamente; oov, conjunción 
continuativa pues; E7tEµ\jm, primera persona singular del aoristo primero de 
indicativo en voz c iv de ver o 7tÉµ7tw , enviar, encomendar, aquí envié; 



EL SENTIR DE CRISTO 213 

mhóv, caso acusativo de la tercera persona singular del pronombre personal 
declinado a él, le; 'iva, conjunción causal para que; lOóvtEc;, caso nominativo 
masculino plural del segundo aoristo de infinitivo en voz activa del verbo 
ópáw, ver, mirar, observar, aquí al ver; mhóv, caso acusativo masculino de 
la tercera persona singular del pronombre personal declinado a él, le; 7tCÍAtv, 
adverbio de tiempo de nuevo; x_apTjtE, segunda persona plural del segundo 
aoristo de subjuntivo en voz pasiva del verbo xaípw, gozarse, aquí estéis 
gozosos; Kaycú, palabra formada por crasis20 de la conjunción Ka\, y el 
pronombre personal f.yú5, y que equivale a y yo; dA.u7tÓtEpoc;, caso nominativo 
masculino singular del adjetivo comparativo con menos tristeza, con menos 
ansiedad; w, primera persona singular del presente de subjuntivo en voz activa 
del verbo Eiµí, ser, estar, aquí esté. 

crnou8ato'tÉpwc; oúv Em:µ\j/a auwv, El apóstol manifiesta 
solicitud en el envío de Epafrodito a Filipos. Lo hace de este modo a 
causa de lo que sigue. 

í'.va i8óv•e<; mhov ndA.tv xapflte. Primeramente le mueve 
buscar el gozo, la alegría, el regocijo de los filipenses . El deseo íntimo 
de Pablo era tranquilizar a los hermanos que estaban preocupados por lo 
que le había ocurrido a Epafrodito. Buscaba que con la presencia del 
hermano ya recuperado de su enfermedad, ellos recuperasen también el 
gozo. Pablo consideraba aquello como una razón importante para 
enviarlo de retomo. 

Kayw dA.unótepo<; w. Pero también les expresa sus íntimos 
sentimientos al decirles que si bien el enviar a Epafrodito suponía un 
sacrificio para él, nunca pensaba egoístamente en su propio bien, sino 
en el gozo de los filipenses. Esto que presuponía que iba a ocurrir con la 
presencia de él en la congregación otra vez, el gozo que la iglesia iba a 
sentir, disminuía para él su tristeza en medio de sus aflicciones. 

Quien afirmaba que para él, vivir era Cristo, lo manifiesta en su 
propio comportamiento, haciendo como el Señor, al privarse de sus 
beneficios para entregarse en amor a los demás. Un ministerio sin amor 
es mero ruido que molesta a Dios y molesta a la iglesia. 

2° Crasis, palabra griega que equivale a unión de fuerzas, en general unión de 
elementos. 



214 FILIPENSES 11 

29. Recibidle, pues, en el Señor, con todo gozo, y tened en estima a 
los que son como él. 

npocrMxEcr9E ouv mhov f:v Kupicv 
Acoged, pues, le en Señor 

wtothouc; f:v'tiµouc; EXEtE, 
de esa condición en alta estima tened. 

Notas y análisis del téxto griego. 

µEta mfor¡c; xapac; Kat TOU<; 
con todo gozo y a los 

Análisis: npocrMx.scr0&, segunda persona plural del presente de imperativo en 
voz activa del verbo npocrMx.oµm, acoger, aceptar, aqui acoged; oúv, 
conjunción continuativa pues; autóv, caso acusativo masculino de la primera 
persona singular del pronombre personal le; f:v, preposición propia de dativo 
en; KupÍ<\l, caso dativo masculino sillgular del nombre divino Señor; µitd, 
preposición propia de genitivo de, con; mfor¡¡;, caso genitivo femenino 
singular del adjetivo indefinido toda; x.apéi<;, caso genitivo femenino singular 
del nombre común gozo, alegria; 1ml, conjunción copulativa y; wu<;, caso 
acusativo masculino plural del articulo definido declinado a los; toioótou<;, 
caso acusativo masculino plural del adjetivo demostrativo de esa condición; 
f:vtíµou<;, caso acusativo masculino plural del adjetivo en alta estima; E'.JC.&t&, 
tercera persona plural del presente de imperativo en voz activa del verbo ex.ro, 
tener, aqui tened. 

npocrMxEcr9E ouv auwv f:v Kupicv µEta nácrr¡c; xapac;. El 
apóstol apura la recomendación de cómo tratar a Epafrodito, haciéndola 
extensiva a los que son como él. Insistiendo en la recepción que debían 
darle, es posible que lo hiciera para alejar toda sospecha de que no había 
cumplido fielmente la misión encomendada. Como todo lo que tiene 
que ver con la vida cristiana ocurre en Cristo, así también la recepción a 
Epafrodito debía ser en Cristo y debía hacerse con todo gozo. El tema 
persiste en el escrito. El gozo debiera ser manifiesto en la vida de todo 
creyente que vive a Cristo en el poder del Espíritu. 

Kat wuc; 'tOlOÚTOuc; f:vriµouc; EXEtE, Pero esta recepc10n 
gozosa debía extenderse a todos los hermanos que les visitasen y que 
fuesen de la condición de 'Epafrodito. Es una manifestación de gozo 
para con los que sirven al Señor. En ocasiones a los siervos de Dios se 
les recibe, incluso para ministerio, en forma inadecuada. Son más bien, 
para algunos, una molestia que un privilegio y una bendición que genera 
gozo. A veces el lugar de hospedarlos no es digno de su ministerio ni 
del Señor que los envía. En ocasiones no se les da suficiente provisión 
para el viaje, ni ofrenda bastante para su sostenimiento. Pablo exhorta a 
hacerlo con gozo, considerándolos dignos de alta estima. 



EL SENTIR DE CRISTO 215 

30. Porque por la obra de Cristo estuvo próximo a la muerte, 
exponiendo su vida para suplir lo que faltaba en vuestro servicio 
por mí. 

on óta 'to Epyov Xptcr'tou µÉxpi 8avchou fíyyurnv 
Pues por la obra de Cristo hasta de muerte estuvo cercano 
napa¡3oA.wcráµEvo~ 'tlJ \lfUXlJ, 'íva dvanA.r¡poim:i 'to úµwv 

arriesgando la vida, para supliese lo de vosotros 
Úcr'tÉpr¡µa •fí~ npó~ µE AEtwupyía~. 

ausencia del para conmigo servicio. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: o'tt, conjunción pues; oui, preposición propia de acusativo por; 'to, 
caso acusativo neutro singular del artículo determinado lo; ~pyov, caso 
acusativo neutro singular del nombre común obra; Xptcnou, caso genitivo 
masculino singular del nombre propio declinado de Cristo; µix.pi, conjunción 
hasta; 0avátou, caso genitivo masculino singular del nombre común 
declinado de muerte; i¡yyicn;v, tercera persona singular del aoristo primero de 
indicativo en voz activa del verbo fyyíl;ro, estar cerca, acercarse, aquí estuvo 
cerca; '1tapaf3oA.&ucráµgvoc;, caso nominativo masculino singular del 
participio de aoristo primero en voz media del verbo '1tapaf3osúoµai, 
arriesgar, aquí arriesgando; 't'Íj, caso dativo femenino singular del artículo 
definido la; 'l'UXf.i, caso dativo femenino singular del nombre común vida; 
'íva, conjunción causal para; civa1tA:r1pro<TQ, tercera persona singular del 
aoristo primero de subjuntivo en voz activa del verbo dva1t>.:r¡póro, suplir, aquí 
supliese; 'to, caso acusativo neutro singular del artículo determinado lo; 
úµó)v, caso genitivo neutro de la segunda persona plural del pronombre 
personal de vosotros; úcrtépr¡µa, caso acusativo neutro singular del nombre 
común ausencia; tfjc;, caso genitivo femenino singular del artículo 
determinado de la; 1tpóc;, preposición propia de acusativo para; µg, caso 
acusativo de la primera persona singular del pronombre personal conmigo; 
A.tmoupyíac;, caso genitivo femenino singular del nombre común servicio. 

on óta 'to Epyov Xptcr'tou. Epafrodito había cumplido la 
misión que le encomendaron, llevar a Pablo la ofrenda de parte de los 
hermanos en Filipos. Sin embargo, la fidelidad suya no era tanto hacia 
la iglesia que le envió, sino hacia Cristo mismo. Pablo estaba en prisión 
como consecuencia de predicar el evangelio y esto no era otra cosa que 
cumplir la misión que Jesús había encomendado a la iglesia (Mt. 28: 18-
20; Mr. 16:15-16; Hch. 1:8). Todo ministerio y servicio a los hermanos 
es servicio a Cristo y compromiso con Su obra. Es verdad que la obra 
del Señor sólo la puede hacer Él, pero no es menos cierto que para ello, 
en Su gracia, utiliza a los creyentes, capacitándolos, fortaleciéndolos, 
enviándolos y orientándolos para que hagan lo que Él ha determinado. 
En este caso Epafrodito vivió una experiencia de trabajo para el Señor 



216 FILIPENSES 11 

en Su obra, acudiendo para socorrer las necesidades del apóstol, 
prisionero de Cristo. 

µÉxpt eaváwu fíyytcn:v 7tapa~OAEUO"áµEvo<; •l:í \j/DXij, La 
enfermedad que contrajo en el camino desde Filipos a Roma, le llevó, 
como ya se ha considerado, a las puertas de la muerte. Pablo no deja de 
vinc~lar la enfermedad con el ministerio, porque le alcanzó mientras 
servía a él, cumplía la misión encomendada por la iglesia y, sobre todo, 
lo hacía para el Señor. La enfermedad le afectó tan gravemente que 
Pablo recalca la proximidad a la que estuvo de morir. Dice, literalmente, 
arrostrando el peligro de su vida. La interpretación más precisa sería 
relacionar todo esto con la enfermedad, a la que se refiere, pero también 
pudiera aplicarse, en cierto modo, al riesgo que corría en Roma como 
continuo asistente de Pablo. 

'íva dva7tA.11pwcr1:1 'to uµwv Úcr•Ép11µa •Ti'<; 7tpÓ<; µE 
AEt'toupyía<;. A esa situación había llegado para suplir la ausencia de 
los filipenses en el servicio para Pablo. La iglesia había ofrendado, pero 
alguien tenía que llevar la ofrenda. Más adelante volverá a referirse a la 
ausencia de servicio de los filipenses, que aunque real, no era deseada, 
sino que les había sido dificil, fácilmente comprensible en aquellos 
tiempos, de hacerla llegar a su destinatario. En esta referencia a la 
situación vivida por Epafrodito, el apóstol anticipa la expresión de 
gratitud por la ofrenda recibida. Era doblemente grata porque junto con 
la generosidad y afecto de los creyentes en Filipos, estaba el 
impresionante valor de una vida arriesgada para hacérsela llegar. Más 
adelante se referirá directamente a ella con palabras de agradecimiento. 
Lo que ahora les quiere decir es que apreciaba los favores y atenciones 
que le estaban mostrando, hasta el extremo de que si alguna cosa 
hubiese faltado de su afecto por él, la había suplido hasta el límite 
máximo al enviarle a Epafrodito. Como dice el Dr. Augusto Segovia: 

"La frase entera quiere decir: Epafrodito puso en peligro su vida 
por suplir vuestra imposibilidad de venir a traerme el obsequio o 
subsidio con que deseabais socorrerme; es, por tanto, encargado 
oficial, representante y sustituto abnegado de la comunidad; recibid/e, 
pues, con todo honor"21 . 

De nuevo se aprecia la enseñanza del apóstol sobre honrar a 
quienes sirven al Señor en Su obra. No siempre el reconocimiento de la 
labor hecha está presente en la gratitud de la iglesia. Hay muchos que 

21 Agusto Segovia. o.e., pág. 772. 



EL SENTIR DE CRISTO 217 

llegaron incluso a exponer su vida por servir a los creyentes y, sobre 
todo, por servir al Señor con fidelidad, y apenas tuvieron palabras de 
gratitud por la labor hecha. Muchos pastores han llevado a cabo su labor 
con esmerada dedicación y no han tenido en reconocimiento de su labor 
expresiones de gratitud, tanto en palabras como en otras 
manifestaciones durante todo su ministerio, quedando al final, como 
Pablo dice de sí mismo en su último escrito: "Todos me abandonaron", 
es decir solos cuando realmente más lo necesitan. Oí en una conferencia 
para líderes, al pastor D. José María Martínez, decimos: "El pastor es la 
persona a la que continuamente le tiran piedras, para levantarle, 
cuando ya ha muerto, un monumento con las piedras que le han 
tirado". Es cierto que el que sirve no mira la recompensa que los 
hombres puedan darle, sino al Señor que sirve y la recompensa que 
espera de Él, pero una de las necesidades actuales es el reconocimiento 
de la labor de quienes han puesto su vida para servir al Señor y servir a 
la iglesia. 

El apóstol pone a Jesús como ejemplo de vida cristiana. El modo 
de llevar a cabo una vida de eficacia en el servicio, la única manera 
victoriosa de correr la carrera cristiana es "con los ojos puestos en 
Jesús" (He. 12:2). El sentir que motiva toda esta acción, compromiso y 
entrega personal, es el que "hubo también en Cristo Jesús" (v. 5). Él es 
ejemplo supremo de humildad, por tanto, no es posible entender una 
vida cristiana conforme a la voluntad de Dios que la vivida en el terreno 
de la humildad. No cabe otra cosa que la humildad en la experiencia de 
vida de todo aquel que diga: "Para mí el vivir es Cristo" ( 1 :21 ). Sólo se 
vive en humildad cuando se aprende de Jesús (Mt. 11 :29). Sólo así se 
alcanza descanso para el alma. Por consiguiente el ejemplo de Cristo ha 
de estar presente en la enseñanza y predicación de la iglesia. Es 
contemplando en la Palabra, por el poder del Espíritu, la Persona y obra 
de Jesucristo, que se encuentra razón y estímulo para una vida 
entregada. La enseñanza del apóstol es clara: "Porque el amor de Cristo 
nos constriñe, pensando esto: que si uno murió por todos, luego todos 
murieron; y por todos murió para que los que viven, ya no vivan para 
sí, sino para aquel que murió y resucitó por ellos" (2 Co. 5:14-15). En 
la medida que Jesús como ejemplo desaparece de la enseñanza de la 
iglesia, así también disminuye el compromiso y la entrega de los 
creyentes al servicio del evangelio. 

El pasaje abre una seria reflexión personal hacia un 
reconocimiento pleno del señorío de Cristo. Es cierto que para salvación 
se necesita sólo el ejercicio de fe en Jesucristo. No es posible que antes 
de la regeneración el hombre natural pueda reconocer Su señorío, 



218 FILIPENSES II 

porque su condición personal le conduce en una dirección opuesta, de 
rebeldía contra Dios. Pero, no es menos cierto, que quien cree reconoce 
también a Jesús como su Señor personal. Aceptar el señorío de Cristo 
exige obediencia incondicional a todo lo que Él estableció (Mt. 28:20). 
Sobre esto formula el Señor una solemne advertencia para que no le 
llamemos con ese título si no estamos dispuestos a hacer cuanto Él diga 
(Le. 6:46). Utilizar el nombre del Señor no es evidencia de reconocer Su 
señorío, e incluso no es evidencia de salvación (Mt. 7:21-23). 

El mejor resumen de aplicación personal del capítulo que se ha 
comentado son las palabras que aparecen en él mismo: "Haya, pues, en 
vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesús". 



CAPÍTULO III 

GANANCIA EN LA PÉRDIDA. 

Introducción. 

En la aplicación del llamamiento a la humildad en la vida 
cristiana, el apóstol Pablo entra en la consideración de algunos que se 
introducían en las iglesias con pretensiones espirituales, pero con eL 
objeto de desviar a los creyentes de la fe verdadera, introduciendo 
complementos humanos a la vida en la gracia. 

Pablo había enseñado la doctrina bíblica insistentemente, tanto en 
forma personal durante la estancia en la iglesia, como en los escritos 
que circulaban de su autoría. Sus colaboradores insistían en la 
enseñanza del apóstol en todas las congregaciones a donde llegaban 
enviados como delegados suyos. El mismo apóstol insistía 
continuamente a esos colaboradores suyos para que se limitasen a 
enseñar lo que habían oído de él, como decía a Timoteo, "delante de 
muchos testigos" (2 Ti. 2:2). La reiteración continuada en la enseñanza 
producía el efecto de hacer conocer bien las verdades doctrinales, de 
modo que los que procuraban desviar a los creyentes de la doctrina, no 
pudieran conseguir sus objetivos. Por tanto, debido a los peligros que 
podían darse con la actuación de los falsos maestros, Pablo reitera los 
principios que los filipenses ya conocían. 

La situación general de las iglesias en el tiempo de los apóstoles 
no era fácil, rodeadas continuamente de peligros. Desde el exterior las 
persecuciones y desde el interior la presencia de los falsos maestros. 
Pero sobre todo el peligro estaba en los que procuraban introducir la 
falsa enseñanza. Estos eran orgullosos y arrogantes, procurando 
impresionar a los sencillos creyentes con su pretendida grandeza. Pablo 
escribe en la Epístola y especialmente en este capítulo sobre la 
diferencia que debe existir entre los verdaderos cristianos y los falsos 
maestros, poniendo como ejemplo su propia conducta y la de sus 
compañeros de ministerio. 

Esta insistencia en la enseñanza podría parecer innecesaria, sin 
embargo el apóstol la considera como un instrumento que genera 
seguridad en los creyentes (v. 1). Junto con la reiteración está la 
amonestación avisando sobre la necesidad de mantener una estrecha 
vigilancia en torno a los falsos maestros, a quienes da tres calificativos 
en relación con su condición, su conducta y su credo (v. 2). Semejantes 



220 FILIPENSES III 

advertencias le permiten expresar la condición espiritual de quienes han 
nacido de nuevo, contrastándola con la idea personal que los judaizantes 
tenían de ellos mismos (v. 3). Ante las referencias personales de que se 
rodeaban los falsos maestros, Pablo relaciona las razones que, desde el 
punto de vista humano tenía para sentirse satisfecho y que, a su vez, 
eran las bases de confianza propia para alcanzar su justicia personal (vv. 
4-6). En esa reflexión el apóstol, con un pero elocuente contrasta lo que 
antes era su gloria personal y lo que representaba todo aquello después 
de haber conocido a Cristo (v. 7). Para ello reafirma las razones por las 
que desecha totalmente sus glorias personales (vv. 8-9). 

Del mismo modo la identificación con Cristo le permite disfrutar 
de Su poder y, al mismo tiempo, de sus padecimientos (v. 1 O). Frente al 
orgullo perfeccionista de los falsos maestros, Pablo afirma que no se 
alcanza la perfección cristiana en plenitud hasta la llegada a la presencia 
del Señor, en la gloria ( vv. 12-14 ). Con una llamada de atención hacia 
una identificación en la forma de pensar de los cristianos (vv. 15-16), 
introduce la advertencia contra los falsos maestros poniendo ante ellos 
el ejemplo de comportamiento tanto de él como de sus colaboradores (v. 
17), y dándoles las características y futuro de los que procuraban 
engañarles con sus enseñanzas (vv. 18-19). Finalmente presenta ante sus 
lectores la condición celestial de los creyentes, la esperanza de gloria 
que los anima y alienta en la vida cristiana, y la certeza de la 
transformación futura de los cuerpos glorificados para que lleguen a 
cumplir el propósito divino de la conformación definitiva de los 
cristianos con Cristo (vv. 20-21). 

Para el análisis del texto se sigue el bosquejo que se presentó en 
la introducción, como sigue: 

IV. El compromiso de la vida cristiana (3:1-21). 

l. Advertencias sobre los judaizantes (3:1-3). 
2. El ejemplo de Pablo (3:4-14). 

2.1. Su condición anterior (3:4-6). 
2.2. Su transformación (3:7). 
2.3. Sus objetivos (3:8-11). 
2.4. Su meta (3:12-14). 

3. La exhortación a los creyentes (3:15-21). 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 221 

El compromiso de la vida cristiana (3:1-21). 

Advertencias sobre los judaizantes (3:1-3). 

l. Por lo demás, hermanos, gozaos en el Señor. A mí no me es 
molesto el escribiros las mismas cosas, y para vosotros es seguro. 

Tó AOt1tÓV, d8i::/..<poÍ µou, xaípE'tE EV KupÍú). 'tcl mha 
Por lo demás, hermanos de mí, gozaos en Señor. Las mismas cosas 
ypá<pi::tv úµtv f:µot µf:v ouK ÜKVYJpÓv, úµtv 8f: dcrcpa/..Éc;. 

escribir os a mí en verdad no molesto, y a vosotros seguro. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: To, caso acusativo neutro singular del artículo determinado declinado 
por lo; A.oinóv, caso acusativo neutro singular del adjetivo demás; ci8&'1.q>ot, 
caso vocativo masculino plural del nombre común hermanos; µou, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 
mí; xatpE"tE, segunda persona plural del presente de imperativo en voz activa 
del verbo xatpw, alegrarse, gozarse, aquí gozaos; Év, preposición propia de 
dativo en; Kupfo), caso dativo masculino singular del nombre divino Señor; 
"ta, caso acusativo neutro plural del artículo determinado los, en sentido de las 
cosas; m.ha, caso acusativo neutro plural del pronombre personal los mismos; 
ypácp&tv, presente de infinitivo en voz activa del verbo ypácpw, escribir; 
uµt:v, caso dativo de la segunda persona plural del pronombre personal 
declinado a vosotros; eµot, caso dativo de la primera persona singular del 
pronombre personal declinado a mí; µiw, partícula afirmativa que se coloca 
siempre inmediatamente después de la palabra expresiva de una idea que se ha 
de reforzar o poner en relación con otra idea y que, en sentido absoluto tiene 
oficio de adverbio de afirmación, como ciertamente, a la verdad; oÜK, forma 
escrita del adverbio de negación no, con el grafismo propio ante una vocal con 
espíritu suave o una enclítica; ÓKVTJpÓv, caso nominativo neutro singular del 
adjetivo molesto, oneroso; uµt:v, caso dativo de la segunda persona plural del 
pronombre personal declinado a vosotros; 8i;, partícula conjuntiva que hace las 
veces de conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, 
antes bien; clcrq¡aA.&c;, caso nominativo neutro singular del adjetivo seguro. 

Tó f..otnóv, Algunos consideran que Pablo estaba por terminar la 
Epístola, o mejor uno de los escritos que la constituyen como labor 
posterior de un copista, por lo que por lo demás, equivaldría a 
finalmente, como ocurre en otros escritos de Pablo (cf. 2 Co. 13: 11 ; Ef. 
6:10; Fil. 4:8; 1 Ts. 5:11; 2 Ts. 3:1). Sin embargo, como ya se ha 
considerado en la introducción, esta es una teoría insostenible, por lo 
que debe entenderse la expresión introductoria de un nuevo tema. 



222 FILIPENSES III 

d8EA-cpoí µou, De nuevo aparece el vocativo hermanos, para 
dirigirse a los lectores de la Epístola. Son hijos del mismo Padre, 
herederos todos con Cristo, que es el hermano mayor de toda esta 
familia espiritual (Gá. 4:5). El hecho de usar el término pone de 
manifiesto el sincero amor que siente por los creyentes en Filipos. En el 
original aparece como elemento de vinculación con los hermanos, el 
pronombre personal de mí. Pablo no tiene otros hermanos que los 
creyentes, de Filipos y del resto de las iglesias. 

xaípE'tE f.v KupÍCJ). La exhortación que sigue es un llamamiento 
al gozo, no a un gozo cualquiera sino al gozo en el Señor, que 
continuamente se repite en el escrito (2: 18; 2:28, 29). El verbo que está 
en presente de imperativo, voz activa, expresa la idea de algo 
continuado que como mandamiento debe ser obedecido, que sería igual 
a continuad gozándoos o gozaos continuamente. Este gozo continuado 
sólo es posible en el Señor, en sentido de relación y comunión con él, 
porque el gozo que el Espíritu Santo produce es el gozo de Cristo, cuyo 
deseo era: "Estas cosas os he hablado, para que mi gozo esté en 
vosotros, y vuestro gozo sea cumplido" (Jn. 15: 11). Es el resultado de la 
relación personal y de la comunión con Él, sin lo que es imposible la 
manifestación del gozo. Ninguna cosa personal de bendiciones o de 
fruto, que incluye el del Espíritu, es posible sin vinculación con Cristo, 
ya que Jesús dice también que separados de mí nada podéis hacer (Jn. 
15:5). El gozo nace siempre del compañerismo con Jesús. El Espíritu 
Santo coloca al creyente en Cristo para que sea la base de toda 
experiencia gozosa. Si para que el gozo se produzca es precisa la 
comunión con Cristo, debe entenderse que lo contario impide el gozo, 
como dice el Salmo: "Vuélveme el gozo de tu salvación, y espíritu noble 
me sustente" (Sal. 51: 12). La solución al problema está en la confesión 
de cualquier pecado oculto (1 Jn. 1 :9). 

ni mha ypdcpEtv úµ'lv f.µot µf:v ouK 0Kv11póv, El apóstol 
dice que a él no le es molesto escribiros las mismas cosas. Esto 
determina la necesidad de entender qué quiso decir con las mismas 
cosas. Pudiera ser que se refiriese a lo que había enseñado ya 
personalmente y de palabra entre ellos. También pudiera ser sobre lo 
que había escrito antes en la Epístola, como el llamamiento a una vida 
digna y consecuente con el evangelio, sin temor a quienes se oponen 
(1 :27-28). También a la humildad en contraste con la arrogancia de los 
falsos maestros (2:2-4). Al comportamiento desinteresado que no busca 
lo suyo propio sino lo de los demás (2: 14-18). Estos son los temas que 
se vuelven a recalcar en los siguientes versículos. También pudiera ser 
una referencia a escritos del apóstol dirigidos a los filipenses y que no 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 223 

se conservan, como ocurre con algunos de los escritos a los corintios de , 
algunos de los cuales se encuentran referencias en los padres de la 
iglesia. Pablo mismo se refiere a otras epístolas enviadas a iglesias que 
no se conservan en el Nuevo Testamento, como ocurre con las 
referencias a otras cartas a los corintios (2 Co. 2:2-4). Todos estos 
supuestos, y tal vez aún otros, pudieran ser posibles, pero no hay una 
base bíblica firme para sustentarlos. 

Más bien debe tratarse de insistencia de la enseñanza, tanto la 
personal en la iglesia cuando estaba entre ellos, como en otros escritos, 
tanto en esta Epístola como en otras que circulaban ya. Para Pablo 
reiterar la enseñanza no constituía un problema, sino todo lo contrario. 

La enseñanza que debía repetir eran las mismas cosas. Algo 
semejante está en el pensamiento y escritos del apóstol Juan ( 1 Jn. 1: 1 ). 
La doctrina bíblica es inalterable de ahí que lo que debe enseñarse son 
las mismas cosas. Eso ocurre en el Antiguo Testamento, donde el 
profeta dice: "Así dijo Jehová: Paraos en los caminos, y mirad, y 
preguntad por las sendas antiguas, cuál sea el buen camino, y andad 
por él, y hallaréis descanso para vuestra alma" (Jer. 6: 16). Es notable 
observar que mientras el apóstol reclama reiterar las mismas cosas, 
permanecer sólidamente anclados en las mismas y únicas verdades, el 
hombre natural y el creyente camal desean oír novedades (Hch. 17: 19, 
21 ). Las mismas cosas no supone la repetición de los mismos temas, 
sino la profundización en las mismas verdades de la fe (He. 5: 13-6:3). 
La progresión de los creyentes a la madurez espiritual, dejando de ser 
niños en Cristo, depende de la enseñanza bíblica y de la formación 
doctrinal (Ef. 4:14). La enseñanza continuada de la doctrina bíblica es 
necesaria. La exposición bíblica sistemática es uno de los modos de 
cumplimiento del mandato del apóstol, que se llevaba a cabo ya en el 
contexto de los tiempos apostólicos por los mismos apóstoles (Hch. 
20:27). La enseñanza reiterada debe hacerse a distintos niveles, 
conforme a la capacidad que cada creyente tenga (He. 5:13-14). El 
infantilismo espiritual es propicio a la carnalidad. Se hace necesario 
entender también que hay creyentes espirituales y creyentes carnales. 
No se trata de genuinos creyentes y meros profesantes. El apóstol Pablo 
escribe a los corintios que por su comportamiento contrario a la 
enseñanza de la Palabra de justicia, estaban actuando y manifestándose 
como carnales, a quienes llama niños en Cristo (1 Co. 3: 1 ). Un creyente 
es espiritual en la medida en que vive en la sujeción y conducción del 
Espíritu. Un creyente es camal en la medida en que habiendo dejado de 
andar en el Espíritu (Gá. 5: 16), viene a estar bajo el control e impulso 
de la carne, propia de su vieja naturaleza caída que permanece en el 



224 FILIPENSES III 

salvo hasta la glorificación. La vida del camal es de mera apariencia de 
piedad, practicando una forma de existencia rodeada de rigidez e 
intransigencia, absteniéndose de cosas lícitas para recluirse en meras 
formas de sacrificio establecidas por los hombres, que no tienen ningún 
valor contra los apetitos de la carne, porque son también carne al 
proceder de ella (Col. 2:20-23). Esta es una de las razones por las que el 
apó~tol insiste en escribir las mismas cosas. Lo único permisible es la 
enseñanza de la Palabra (2 Ti. 4: 1-2), por lo que la necesidad más 
urgente es insistir en la enseñanza para edificar y fortalecer la vida de 
cada cristiano, afirmándolo en la verdad. 

úµt:v fü: dmpcú.Éi;. El apóstol dice que escribir las mismas cosas 
es seguro. Una importante enseñanza en cuatro palabras: Las mismas 
cosas, es seguridad y salvaguardia; seguro, dcrq>uA.Éi;, es un adjetivo 
que equivale a no tambalearse, en absoluta concordancia con no dejarse 
llevar por cualquier viento de doctrina (Ef. 4:14). La seguridad que da 
estabilidad al creyente descansa en el conocimiento profundo de la 
Palabra aplicada a la vida. Las iglesias están en un declive de firmeza en 
la fe, porque la enseñanza bíblica se ha debilitado en muchas de ellas. 
En la medida en que se deseen iglesias fuertes, así ha de darse prioridad 
a la enseñanza y la exposición sistemática de la Palabra. 

2. Guardaos de los perros, guardaos de los malos obreros, guardaos 
de los mutiladores del cuerpo. 

BA.É7tE:'tE: w ui; KÚvui;, 
Guardaos de los perros, 
'tfJV KU'tU'toµtjv. 
de la mutilación. 

PAin E:'tE: wui; KUKoui; f:pychui;, pt..É7tE:'tE: 
guardaos de los malos obreros, guardaos 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: B/d~7tE'tE, segunda persona plural del presente de imperativo en voz 
activa del verbo pA.ám.o, ver, mirar, fijarse, tener cuidado, aquí guardaos; 
wuc;, caso acusativo masculino plural del artículo determinado declinado de 
los; KÚvac;, caso acusativo masculino plural del nombre común perros; 
PA.ámm;, segunda persona plural del presente de imperativo en voz activa del 
verbo PA.Énw, ver, mirar, fijarse, tener cuidado, aquí guardaos; wuc;, caso 
acusativo masculino plural del artículo determinado declinado de los; KUKouc;, 
caso acusativo masculino plural del adjetivo malos; f:pyci-tac;, caso acusativo 
masculino plural del nombre común obreros; PA.É7tE'tE, segunda persona plural 
del presente de imperativo en voz activa del verbo pA.ánw, ver, mirar, fijarse, 
tener cuidado, aquí guardaos; 'tTJV, caso acusativo femenino singular del 
artículo determinado declinado de la; KU'tawµrív, caso acusativo femenino 
singular del nombre común mutilación. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 225 

BAÉm;n; wuc; KÚvac;, La advertencia a los creyentes es precisa. 
El apóstol la inicia usando el presente de imperativo del verbo ~AÉnw, 
que expresa la idea de atención, traduciéndose por ver, mirar, prestar 
atención, aquí en sentido de estar prevenidos, guardarse, estar atentos a 
un peligro del que se advierte, prestando atención para no ser 
sorprendidos y recibir el daño. Repetido el verbo tres veces en el 
versículo adquiere una condición superlativa, en la manera propia de la 
expresión hebrea (cf. Is. 6:3; Jer. 7:4; 22:29). El apóstol está 
diciéndoles: ¡Cuidado! ¡Cuidado! ¡Cuidado! Esta atención vigilante no 
tiene que ver con tres clases de enemigos, sino con uno sólo, al que se 
le dan tres calificativos a causa de sus formas y peligros: Se les llama 
perros, por su codicia; malos obreros, por su conducta; mutiladores del 
cuerpo, por su credo. 

Debe buscarse a que enemigos se refiere, o de otro modo, cuales 
son a los que ha de prestárseles atención esmerada, quienes deben ser 
sometidos a estrecha vigilancia. Se han dado algunas propuestas, pero, a 
la luz del pasaje y sin prejuicio, el apóstol estaba pensando con toda 
probabilidad en los judaizantes. 

Éstos eran judíos procedentes mayormente de la secta de los 
fariseos, de las iglesias en Judea (Hch. 15: 1-5). Posiblemente 
impresionados por los milagros y conducta de Jesús, e incluso por las 
evidencias incuestionables de Su resurrección, se habían unido a los 
cristianos, entendiendo el cristianismo como una nueva forma o una 
nueva expresión del judaísmo. Sin embargo, no podían aceptar el final 
de la antigua dispensación, el término de la ley ceremonial, y la 
continuidad de los rituales identificativos del pueblo de Israel, como era 
la circuncisión. Estaban además apegados al sistema de limitaciones, 
como era el no comer carnes que la ley consideró como de animales 
inmundos. Igualmente entendían que el día que debía ser guardado era 
el sábado, y no se identificaban con el que habitualmente se dedicaba en 
la iglesia de entonces para el culto eclesial unido que era el domingo. 
Estos permanecían legalistas. No admitían que los gentiles pudieran ser 
salvos sin circuncidarse y guardar la ley (Hch. 15:5). Con toda 
probabilidad la mayoría de ellos no eran realmente convertidos, 
simplemente era mesiánicos, en el sentido de aceptar que Jesús era el 
Mesías anunciado y prometido para Israel. Una evidencia de su 
condición de religiosos pero no salvos, por lo menos mayoritariamente, 
es que nunca se les llama hermanos en el Nuevo Testamento, título 
dado habitualmente a los creyentes, miembros de la familia de Dios, 
simplemente se les sitúa como pertenecientes a la secta de los fariseos. 
Estos esparcían doctrina errónea entre las iglesias (Hch. 15: 1 ). Para ello 



226 FILIPENSES 111 

las visitaban y en muchas ocasiones se presentaban como enviados de 
los verdaderos apóstoles que eran los de Jerusalén, enseñando contra 
Pablo, procurando desprestigiarlo y generar dudas insidiosas contra él. 
Tales actuaciones producían inquietud y alarma especialmente entre 
cristianos recién convertidos que no estaban todavía firmes en la fe. Les 
presentaban como verdaderamente inspirado solo el Antiguo Testamento, 
argumentaban sobre asuntos de la ley, se daban a enseñar genealogías 
sin término y generaban discusiones impactando a los débiles con 
enseñanzas alegóricas. 

La doctrina judaizante se fundamentaba principalmente en el 
concepto electivo del pueblo de Israel, al que consideraban como el 
único y verdadero pueblo de Dios, por consiguiente, si los cristianos 
querían llamarse de esa manera tenían que judaizar, es decir, hacerse 
judíos, mediante la circuncisión y el cumplimiento de la ley ceremonial. 

La elección para Israel supone tres niveles: a) Elección para 
privilegios; b) Elección para servicio: c) Elección para salvación. En 
cuanto a la elección para privilegios, Moisés enseña: "Porque tú eres 
pueblo santo para Jehová tu Dios; Jehová tu Dios te ha escogido para 
serle un pueblo especial, más que todos los pueblos que están sobre la 
tierra" (Dt. 7:6). El apóstol Pablo reconoce que esta elección para 
privilegio se cumplió plenamente, como enseña a los romanos: "¿Qué 
ventaja tiene, pues, el judío? ¿o de qué aprovecha la circuncisión? 
Mucho, en todas maneras. Primero, ciertamente, que les ha sido 
confiada la palabra de Dios" (Ro. 3: 1-2). Algunos de esos privilegios 
fueron mencionados por el apóstol en el mismo escrito: "Porque 
deseara yo mismo ser anatema, separado de Cristo, por amor a mis 
hermanos, los que son mis parientes según la carne; que son israelitas, 
de los cuales son la adopción, la gloria, el pacto, la promulgación de la 
ley, el culto y las promesas; de quienes son los patriarcas, y de los 
cuales, según la carne, vino Cristo, el cual es Dios sobre todas las 
cosas, bendito por los siglos. Amén" (Ro. 9:3-5). Uno de los privilegios 
de la elección tiene que ver con la ascendencia de Jesús, el Mesías, que 
era, humanamente hablando, israelita. 

En relación con la elección para servicio, es claro en la selección 
de una tribu sacerdotal, la de Leví, y dentro de ella, estaba la familia 
sacerdotal de Aarón. De la misma manera Dios escogió a lo largo de la 
historia de Israel a los profetas, que hablaban en Su nombre. De igual 
modo los reyes. El primero Saúl, procedente de la tribu de Benjamín, y 
los restantes, como descendientes de David a quien Dios escogió 
personalmente. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 227 

La elección para privilegios, y para servicio, no equivalía a 
elección para salvación (Jn. 6:70; 13:18; Mt. 7:21-23). Los judaizantes 
confundían los términos, centrándose en la promesa incondicional dada 
a Abraham: "Bendeciré a los que te bendijeren, y a los que te 
maldijeren maldeciré; y serán benditas en ti todas . las familias de la 
tierra" (Gn. 12:3); también dirá: "¿ ... habiendo de ser Abraham una 
nación grande y fuerte, y habiendo de ser benditas en él todas las 
naciones de la tierra?" (Gn. 18: 18). Los judaizantes entendían que la 
bendición de toda persona gentil en cualquier nación de la tierra pasaba, 
necesariamente, por estar vinculado con Abraham, esto es, haciéndose 
un prosélito del judaísmo. Para eso recordaban el pacto y su señal que 
era la circuncisión (Gn. 17:10-14). Estos, voluntariamente, se olvidaban 
que la bendición futura dependía de una Persona y su obra: "En tu 
simiente serán benditas todas las naciones de la tierra" (Gn. 22: 18). La 
verdadera circuncisión que identifica a los judíos con Abraham, no es la 
hecha con mano en la carne, sino la del corazón en Cristo: "En él 
también fuisteis circuncidados con circuncisión no hecha a mano, al 
echar de vosotros el cuerpo pecaminoso carnal, en la circuncisión de 
Cristo" (Col. 2: 11 ). Los judaizantes no aceptaban que la salvación de 
todo hombre, tanto judío como gentil es por fe y no por obras (Ro. 4: 1-
5; 9: 12). En relación con esto que propagaban entre los creyentes, 
introduciéndose del modo que fuera necesario en las iglesias, Pablo va 
a advertir a los filipenses. 

BA.ÉnETE wus KÚvas, Al referirse a estos de quienes debían 
cuidarse y mantener vigilados, les da el epíteto de perros. Los judíos 
llamaban en algunas ocasiones a los gentiles usando este sustantivo, a 
causa de su condición impía por no conocer al Dios verdadero y ser 
adoradores de ídolos. Ahora el apóstol llama de esta manera a los 
judaizantes, por la misma razón, eran despreciables por impíos, porque 
aunque decían conocer a Dios y adorarle, no lo hacían de corazón, sino 
intelectualmente, es decir, se acercaban a Dios con su boca y le 
honraban con sus labios, pero su corazón estaba lejos de Él. Al 
llamarles perros, no estaba refiriéndose a los perrillos domésticos que 
viven en las casas e incluso juegan con los niños, sino a los perros sin 
dueño que se alimentaban de deshechos y constituían un peligro para las 
personas cuando eran atacadas por ellos. En el plano de la doctrina, el 
evangelio que Pablo predicaba, anunciaba la salvación por gracia al 
margen de cualquier obra y sin tener en cuenta ningún mérito que el 
hombre pudiera tener (Ef. 2:8-9). La enseñanza de los judaizantes era 
una mezcla de gracia divina y obras humanas. El perro en la Biblia se 
considera como un animal inmundo, entre otras razones porque comía 
animales muertos y sangre y carne humanas (Ex. 22:31; 1 R. 14:11; 



228 FILIPENSES III 

22:38). En la Biblia se da el calificativo de perro al homosexual, en 
razón de su pecado e inmundicia, de manera que sus ofrendas eran 
rechazadas por la ley (Dt. 23: 18). El Dr. Hendriksen hace un resumen 
de las razones que Pablo tenía en mente para usar este calificativo con 
base bíblica, que sintetizamos: 1) Los perros son sucios e inmundos (Pr. 
26: 11 ). Así también los judaizantes por los motivos que los impulsaban 
(Mt.7:6; 2 P. 2:22; Ap. 22:15). 2) El perro aúlla y gruñe (Sal. 59:6). Los 
judaizantes proferían clamores y airadas palabras contra la doctrina 
(Hch. 15: 1-2). 3) El perro es codicioso y desvergonzado (Is. 56: 11 ). Los 
judaizantes querían devorar la iglesia de Cristo. 4) Los perros eran 
considerados como símbolo de algo despreciable (2 S. 9:8; 16:9; 2 R. 
8:13). También lo eran los judaizantes por su afán contra la Iglesia, y su 
constante acoso a las verdades de la fe 1• 

PA.É7tE'tE wu~ KUKOU~ f:pyá-ra~, El segundo mensaje de 
advertencia está orientado a que se preste atención a los mismos a 
quienes llama aquí malos obreros. En otro lugar les llama obreros 
fraudulentos (2 Co. 11: 13 ). Realmente son instrumentos de iniquidad, 
puesto que su lucha es contra la verdad de Dios. Aparentemente son 
personas de aspecto piadoso que desean sujetarse a lo que entienden 
como mandamientos de Dios, a quien dicen conocer y servir, sin 
embargo de personas así dijo Jesús: "Os digo que no sé de dónde sois; 
apartaos de mi todos vosotros, hacedores de maldad" (Le. 13:27). A 
los judaizantes se les califica de malos obreros, por ser proselitistas a 
favor de su credo y falsificadores de la palabra de Dios. Su obra es 
destructora y no constructiva. Instrumentos en manos de Satanás para 
destruir la obra de Dios. Muchos tenían apariencia de piedad pero negaban 
su eficacia (2 Ti. 3:5). Engañadores y perversos como su padre el diablo, 
hacían obras malas aunque de apariencia piadosa, evidenciando con ello la 
condición de hijos del maligno. Los engañadores no sólo vendrían de fuera 
de la iglesia, sino que aparecerían en su propio interior (Hch. 20:28-31 ). 
Tales personas, por su campo de acción no pueden estar lejos de la iglesia, 
sino en su entorno, procurando infiltrarse en ella (2 Ti. 3:1-5; 2 P. 2:1-3; 
Jud. 3, 8, 11). 

PA.É7tE'tE -rfiv Ka-rawµtjv. La tercera advertencia habla de las 
mismas personas dándole otro calificativo: "Guardaos de los 
mutiladores del cuerpo". Los judaizantes predicaban la circuncisión 
como una de las prácticas necesarias para salvación. Es decir, Jos 
cristianos tenían que circuncidarse para poder ser salvos (Hch. 15: 1 ). 

1 G. Hendriksen. o.e., pág 169. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 229 

La circuncisión fue establecida no para los gentiles, sino para los 
descendientes de Abraham (Gn. 17:9-12). La ley prescribía como y 
cuando debía circuncidarse al recién nacido (Lv. 12:3). La circuncisión 
era la señal de fe y el recordatorio de lo que Dios cumplía por su 
promesa. Sin embargo, la verdadera circuncisión no era la de la carne, 
sino espiritual, la del corazón: "Pues no es judío el que lo es 
exteriormente, ni es la circuncisión la que se hace exteriormente en la 
carne; sino que es judío el que lo es en lo interior, y la circuncisión es 
la del corazón, en espíritu, no en letra; la alabanza del cual no viene de 
los hombres, sino de Dios" (Ro. 2:28-29). La verdadera condición de un 
judío no está en manifestaciones externas, sino en realidades internas 
que lo identifican como hijo de Abraham. El ser verdaderamente judío 
no se aprecia externamente, sino que está escondido en la intimidad de 
la persona y, por tanto, escondido a ojos de los hombres, pero, 
plenamente visible a los de Dios. Los judaizantes no terminaban de 
entender o mejor, no querían entender que la condición de judío, era 
exhibir una condición especial, como perteneciente al pueblo de Dios, 
pero no servía esto de nada si la desobediencia a las Escrituras, que es 
desobediencia contra Dios, ponía de manifiesto la incircuncisión del 
corazón, esto es, un corazón contrario y rebelde a Dios, insensible a Él. 
Dios intervenía en la persona creyente para implantar un corazón de 
carne, sensible a Él y obediente a Su voluntad, que asistido por el 
Espíritu cumplía las disposiciones divinas y ajustaba la vida a la 
voluntad del Señor (Ez. 36:26-27). Circuncisión del corazón equivale a 
regeneración espiritual. Este aspecto de conversión a Dios estaba 
implícito en el verdadero sentido de circuncisión, como enseñaba 
Moisés, de quien los judaizantes era seguidores: "Y circuncidará 
Jehová tu Dios tu corazón, y el corazón de tu descendencia, para que 
ames a Jehová tu Dios con todo tu corazón y con toda tu alma, a fin de 
que vivas" (Dt. 30:6). El nuevo nacimiento no se alcanza por acciones 
externas sobre la carne, ni por el cumplimiento literal de los preceptos 
legales, sino por medio de la fe (Ef. 2:8-9). Estos falsarios que trataban 
de pervertir la doctrina basaban su confianza y alimentaban su orgullo 
creyendo que con tener la ley y haber sido circuncidados, ya eran 
aceptos delante de Dios. Por esa razón el apóstol llama la atención a 
tener cuidado con ellos, porque conforme a la enseñanza bíblica, el 
verdadero descendiente de Abraham, heredero de las promesas, no era 
el que se circuncidaba, sino el que había nacido de nuevo. Los líderes 
religiosos de Israel, con toda su parafernalia legal y su orgullo de 
circuncisos, dieron muerte al Mesías, cometiendo no solo un crimen 
sino teniendo la osadía de matar al Autor de la vida (Hch. 3: 15). 



230 FILIPENSES III 

Si la verdadera circuncisión comenzaba por el corazón que se 
rendía a Dios, la circuncisión en la carne sin el requisito espiritual del 
corazón regenerado, no era más que mutilación del cuerpo, práctica 
idolátrica condenada en la ley (Lv. 21 :5; 1 R. 18:28). Los judaizantes se 
gloriaban en una marca corporal, sin entender que Dios no ve el exterior 
sino la realidad del corazón (Lv. 26:41). La circuncisión del corazón 
traía aparejada: Obediencia: "Circuncidad, pues, el prepucio de vuestro 
corazón, y no endurezcáis más vuestra cerviz " (Dt. 1O:16); regeneración 
como obra divina (Dt. 30:6); arrepentimiento: "Circuncidaos a Jehová, 
y quitad el prepucio de vuestro corazón, varones de Judá y moradores 
de Jerusalén; no sea que mi ira salga como fuego, y se encienda y no 
haya quien la apague, por la maldad de vuestras obras" (Jer. 4:4). 

Los judaizantes se gloriaban simplemente en la marca corporal 
producida por la circuncisión. Pablo usa irónicamente un juego de 
palabras en griego: circuncisión (1rnpt'tüµtj), mutilación (Ka-ra'tüµtj) . 
Lo que aquellos consideraban un orgullo era para Dios una mutilación 
del cuerpo, por tanto, aborrecible para Él, ya que no iba acompañada de 
la circuncisión del corazón. 

La advertencia del apóstol es sencilla, trasladada de otro modo: 
Guardaos de la impiedad; guardaos de la mala forma de obrar; 
guardaos del legalismo. 

3. Porque nosotros somos la circuncmon, los que en espíritu 
servimos a Dios y nos gloriamos en Cristo Jesús, no teniendo 
confianza en la carne. 

iíµEt<; ydp f:crµEv Ti 1tEpnoµtj, oí. ilvEÚµan 0wÜ1 A.a-rpEÚov-rE<; 
Porque nosotros somos la circuncisión, los en Espíritu de Dios, servimos 
Kai. KauxwµEvot f:v Xptcr-ró) ' Ir¡croü Kai. oÜK f:v crapKt 
y gloriándonos en Cristo Jesús y no en carne 

1tf:1tOt8Ó'tE<;, 
confiamos. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: fiµi::1c;, caso nominativo de la primera persona plural del pronombre 
personal nosotros; yáp, conjunción causal porque; &crµi::v, tercera persona 
plural del presente de indicativo en voz activa del verbo dµí, ser, aquí somos; 
fi, caso nominativo femenino singular del artículo determinado la; ni::ptwµrí, 
caso nominativo femenino singular del nombre común circuncisión; o't, caso 
nominativo masculino plural del artículo determinado los; Ilvi::óµan, caso 
dativo neutro singular del nombre divino declinado en Espíritu; E>i::oü, caso 
genitivo masculino sin ular del nombre divino declinado de Dios· 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 231 

A.atp&úovn:c;, caso nominativo masculino plural del participio de presente en 
voz activa del A.atp&Úw, servir, rendir culto, aquí que servimos; Kal, 
conjunción copulativa y; Kauxroµ&vot, caso nominativo masculino plural del 
participio de presente en voz media del verbo Kauxcloµm, gloriarse, ufanarse, 
sentirse orgulloso, aquí gloriándonos; &v, preposición propia de dativo en; 
XptcmQ', caso dativo masculino singular del nombre propió Cristo; 'lTIO'OU, 
caso dativo masculino singular del nombre propio Jesús; Kal, conjunción 
copulativa y; ouK, forma escrita del adverbio de negación no, con el grafismo 
propio ante una vocal con espíritu suave o una enclítica; &v, preposición 
propia de dativo en; aapKl, caso dativo femenino singular del nombre común 
carne; 7t&7tot0ót&c;, caso nominativo masculino plural del participio de 
perfecto en voz activa del verbo 7t&Í0w, persuadir, convencer, ganarse, 
tranquilizar, confiar en, creer en, aquí confiamos. 

Notas. Critica Textual. Lecturas alternativas. 

1 0&ou, de Dios, según lectura atestiguada en K\ A, B, C, D2, F, G, K, L, 
0278vi<I, 33, 81, 104, 630, 1241, 1505, 1739, 1881, 2464, m, vg-, sir'1°'8, co, 
Ambrosiaster. 

0&~, a Dios, conforme a K2, o·, P, 'P, 075, 365, 1175, lat, sir, Crisóstomo. 

fiµ¡,;J:c; yá.p foµev Ti 1tEprtoµtj, Pablo formula una notable 
afirmación: "Porque nosotros somos la circuncisión". Los cristianos 
son ahora ante Dios los verdaderos circuncisos, a causa de la 
circuncisión espiritual del corazón por el nuevo nacimiento (Dt. 1O:16; 
30:6; Jer. 4:4; Ro. 2:29; 4: 11, 12; Col. 2: 11 ). Ante esta afirmación del 
apóstol, cabe preguntarse si sigue habiendo diferencias entre la Iglesia e 
Israel, o no. A esto debe responderse que: a) No hay diferencia en 
cuanto a condición del hombre natural (Ro. 3:9). b) No hay diferencia 
en cuanto al modo, efectos y consecuencia de salvación (Ro. 3:24). c) 
No hay diferencia en sentido de creyentes como tales, ya que todos 
tenemos a Abraham por padre, en cuanto a relación de fe (Gá. 3:9, 29). 
D) Todos los creyentes son, en esta dispensación, uno en Cristo ya que 
todos son incorporados en Él para desarrollar lo que es el propósito de 
Dios para el tiempo presente: un cuerpo en Cristo (Ef. 1 :22, 23; Gá. 
3:28; 5:6). Sin embargo, las promesas nacionales propias de los pactos 
no se cumplen en la Iglesia, sino que tendrán cumplimiento real en el 
tiempo del reino de Cristo en la tierra. Terminado ese tiempo las 
diferencias desaparecen para ser perpetuamente una unidad como 
pueblo de Dios. 

oí Ilveúµan 0wu A.atpeúovtec;, La primera característica de 
los verdaderos creyentes es que son "los que en Espíritu de Dios 
servimos". Hay otra alternativa de lectura, como se hace notar en el 



232 FILIPENSES III 

recuadro de análisis y notas, en la que se lee: "los que en espíritu 
servimos a Dios". La más concordante es la primera en sentido de 
definir a los cristianos como los que impulsados por el Espíritu de Dios, 
servimos. El servicio conforme a Dios, es incondicional, voluntario y 
entregado, y sólo es posible que se pueda efectuar de ese modo por la 
acción del Espíritu que produce en nosotros "tanto el querer como el 
hacer" (2:13). La vida cristiana al impulso del Espíritu se convierte en 
espiritual, en plena dependencia y sumisión a Dios. En ese sentido el 
creyente en el Espíritu es un culto continuo a Dios (Ro. 12: 1 ). Los 
judaizantes practicaban un culto ritual, que no era más que una 
expresión de religiosidad sin impulso del Espíritu o, tal vez mejor, 
desprovisto de toda espiritualidad. De ese modo pensaban en agradar a 
Dios mediante rituales externos y manifestaciones meramente 
religiosas, que Dios repudia (Is. 29: 13). 

El apóstol utiliza nuevamente el verbo A.a'tpEÚw, que como se ha 
dicho varias veces antes, tiene que ver con servicio de culto. El creyente 
es un adorador que lo hace, no ocasional sino continuamente, en el 
Espíritu y bajo Su impulso (Jn. 4:23). Son adoradores verdaderos 
porque están unidos a Cristo, que es La Verdad (Jn. 14:6). Es en base a 
la vinculación o a la unión vital con Jesucristo que reciben la condición 
de sacerdotes espirituales, por vinculación con el Sacerdote Eterno (1 P. 
2:9). Además en la práctica de la adoración espiritual, el sacrificio que 
se ofrece desde el adorador es su propia persona en entrega 
incondicional a Dios (Ro. 12: 1 ). 

El culto cristiano sólo es válido en cuanto a forma si está siendo 
válido en cuanto a fondo, es decir, si está dirigido por el Espíritu. El 
culto renovado es el que está desprovisto de lastres impuestos por los 
hombres que subyugan la acción del Espíritu. Estos lastres pueden estar 
muy ocultos bajo capas que apenas se perciben, tales como el 
espiritualismo emocional y sensual, o como una ordenación tradicional 
y ritual. Ambas cosas impiden servir a Dios en Espíritu. 

Kat KaoxwµEvot f:v Xptcr•w 'I11crou. Una segunda 
característica del verdadero creyente es que "nos gloriamos en Cristo 
Jesús" Dios había establecido para Su pueblo, que tenía la señal de la 
circuncisión, que se gloriase sólo en Él: "Mas alábese en esto el que se 
hubiere de alabar: en entenderme y conocerme, que yo soy Jehová, que 
hago misericordia, juicio y justicia en la tierra; porque estas cosas 
quiero, dice Jehová" (Jer. 9:24). Quienes son circuncidados en Cristo se 
glorían sólo en Él. Es la consecuencia natural de quien afirma que 
"para mí el vivir es Cristo" (1 :21 ). La máxima gloria de un cristiano 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 233 

está en Jesús y Su obra: "Pero lejos esté de mí gloriarme, sino en la 
cruz de nuestro Señor Jesucristo, por quien el mundo me es crucificado 
a mí, y yo al mundo" (Gá. 6: 14 ). La sabiduría del creyente es sólo la 
que descansa en Cristo (1 Co. 2:2). 

Kat ouK Év crapKI. rccrcoi0ó·rnc;, La tercera característica de un 
cristiano consiste en "no tener confianza en la carne ". Aquí tiene que 
ver con todo aquello fuera de Cristo en que se base la esperanza de 
salvación. Es contrario al pensamiento judaizante, que hablando de 
espiritualidad en contraste con los impíos paganos, son como ellos al 
poner su confianza en observancias legales, tradiciones farisaicas y 
privilegios históricos que no corresponden a Dios, sino a los hombres, 
siendo puramente externos y terrenales. Delante de Dios lo que vale no 
es la procedencia natural de las cosas, sino la espiritualidad (Ro. 9:6-8). 
Confiar en la carne tiene que ver con el esfuerzo personal para producir 
por sí mismo la vida de santificación. De otro modo, hay quienes se 
justifican por fe y pretenden santificarse por obras, este camino 
equivocado termina en el fracaso y la frustración de quien lo pretende, 
para decir como Pablo: "¡Miserable de mí! ¿quién me librará de este 
cuerpo de muerte? " (Ro. 7:24). Confiar en la carne tiene que ver con 
esfuerzos para conseguir apariencia piadosa basándose en cosas 
externas, abstenciones, duro trato al cuerpo, etc. que parecen piadosas 
pero que en realidad no tienen valor alguno contra los apetitos de la 
carne (Col. 2:16-23). La piedad que descansa en principios religiosos, 
éticos o históricos no tiene valor alguno porque es también carne. 

El ejemplo de Pablo (3:4-14). 

Su condición anterior (3:4-6). 

4. Aunque yo tengo también de que confiar en la carne. Si alguno 
piensa que tiene de que confiar en la carne, yo más. 

KaÍrcEp Éyw EXWV rcrnoí011mv Kat Év crapKÍ. E'í n e; ÓOKEl aA.A.oc; 
Aunque yo teniendo confianza también en carne. Si algún otro piensa 
rccrcoi0Évm Év crapKÍ, Éyw µaA.A.o v· 
tener confianza en carne, yo más. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: KaÍ7tEp, conjunción concesiva aunque; syw, cáso nominativo de la 
primera persona singular del pronombre personal yo; 6xwv, caso nominativo 
masculino singular del participio de presente en voz activa del verbo 6xw, 
tener, poseer, aguí teniendo; 7tEnote criv caso acusativo femenino singular 



234 FILIPENSES III 

del nombre común confianza; Kai, adverbio de modo también; &v, 
preposición propia de dativo en; O'apKÍ, caso dativo femenino singular del 
nombre común carne; Eí, conjunción condicional afirmativa si; ti~, caso 
nominativo masculino singular del adjetivo indefinido alguno; OOK&t, tercera 
persona singular del presente de indicativo en voz activa del verbo OOKÉro, 
suponer, considerar, imaginar, pensar, aquí piensa; &A.A.o~, caso nominativo 
masculino singular del pronombre indefinido otro; 7t&7tot0Évm, perfecto de 
infihitivo en voz activa del verbo 1t&Í0ro, persuadir, confiar, aquí tener 
confianza; &v, preposición propia de dativo en; O'a.p1d, caso dativo femenino 
singular del nombre común carne; f;-yro, caso nominativo de la primera persona 
singular del pronombre persona1yo; µc'iA.A.ov, adverbio comparativo más. 

Kaím:p f.yw ex.wv 7tE7toí011cnv Kat f.v crapKÍ. Desde la 
posición de los judaizantes, el apóstol rebate sus presupuestos, 
refiriéndose a los méritos humanos de los que hacían alarde. Se 
enorgullecían de sus privilegios nacionales y despreciaban a Pablo, 
cuando éste tenía los mismos pero con mayores condiciones personales. 
Por eso, adoptando por un momento el mismo punto de vista judaizante, 
afirma que está en mejores condiciones que ellos para sentir la 
vanagloria de su condición personal, siempre desde el punto de vista 
humano. Aquellos podrían decir que Pablo no tenía los valores suyos y 
que por tal razón les despreciaba porque no podía jactarse de ello. Sin 
embargo el apóstol va a decirles que si quisiera gloriarse en lo que tanto 
estimaban, le sobraría materia para hacerlo. 

Eí ne; ÓOKEt al.A.oc; 7tE7tOt0Évat EV crapKÍ, f.yw µaA.A.ov. La 
segunda oración está expresada desde lo que los judaizantes pensaban 
de ellos mismos: "si alguno piensa que tiene de que confiar en la 
carne: yo más". La argumentación no acepta como verdadero el 
pensamiento arrogante de los judaizantes, sino que lo propone como 
algo que ellos dicen de sí mismos. La expresión pone de manifiesto la 
habitual ironía del apóstol, usada muchas veces en las confrontaciones 
escritas con los enemigos del evangelio. Los judaizantes afirmaban que 
tenían motivos para gloriarse, Pablo dice que ese es el pensamiento de 
ellos, no es que tengan esos motivos, simplemente piensan que los 
tienen. El pronombre personal f.yw, yo, aparece por segunda vez en el 
versículo. En esta segunda ocasión lo usa porque va a dar una relación 
de privilegios humanos que él tenía entre los judíos. El desafio se 
produce. Los judaizantes decían tener derechos personales, pero Pablo 
afirma que desde esa forma de pensar él tenía más. Podía haber dicho 
también yo, pero la afirmación es contundente: ellos dicen que tienen, 
pero yo no digo que los tenga, sino que afirmo yo tengo más. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 235 

5. Circuncidado al octavo día, del linaje de Israel, de la tribu de 
Benjamín, hebreo de hebreos; en cuanto a la ley, fariseo. 

7tEpt'toµíj OK'tatj µEpo<;, EK yÉvoo<; 'IcrpatjA., cpoA.il<; BEvtaµí v, 
En circuncisión, de ocho días, de linaje de Israel, de tribu de Benjamín 

'Eppato<; f;~ 'Eppaíwv, Ka'ta vóµov <l>aptcrato<;, 
Hebreo de Hebreos, en cuanto a ley fariseo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 7tept'toµij, caso dativo femenino singular del nombre común 
declinado en circuncisión; ÓKtatjµepo~, caso nominativo masculino singular 
del adjetivo de ocho días; ÉK, preposición propia de genitivo de; y&vou~, caso 
genitivo neutro singular del nombre común, raza, pueblo, origen, nación, 
linaje; 'lO'patjA., caso genitivo masculino singular del nombre propio 
declinado de Israel; <¡>uA.ii~. caso genitivo femenino singular del nombre 
común declinado de tribu; Beviaµiv, caso genitivo masculino singular del 
nombre propio declinado de Benjamín; 'Ej3pa'io~, caso nominativo masculino 
singular del nombre propio hebreo; É~, forma escrita que adopta la preposición 
de genitivo ÉK, delante de vocal y que significa de;'Ej3paíwv, caso nominativo 
masculino singular del nombre propio hebreo; Ka.Ta, preposición propia de 
acusativo en cuanto a; vóµov, caso acusativo masculino singular del nombre 
común ley; <l>a.ptcra'io~, caso nominativo masculino singular del nombre 
propio fariseo. 

7tEpl'toµíj ÓK'tatjµEpo<;, El primer elemento en que, según la 
carne, podía confiar, era que había sido circuncidado al octavo día. 
Algunos de los judaizantes no podían demostrar esto. Si en alguna 
medida la circuncisión aportase algún elemento de confianza, él lo 
tenía. Fue circuncidado al octavo día, como hijo de hebreos, no como 
convertido al judaísmo (Gn. 17:12; Lv. 12:3; Le. 1:59). Algunos de los 
judaizantes habían alcanzado la condición de judío por conversión, de 
otro modo, habían sido hechos prosélitos, circuncidados de mayores, de 
modo que no podían decir que sus padres habían cumplido con ellos lo 
prescrito en la ley, que con tanta diligencia procuraban obligar a los 
cristianos a hacerlo. 

EK yÉvoo<; 'IcrpatjA., Una segunda base de confianza, estaba en 
su ascendencia, por tanto él era directamente del linaje de Israel, 
descendiente de Abraham por medio de Israel, el hijo menor de Isaac. 
Al usar este nombre y no el de Jacob, estaba maícarido el nombre de la 
bendición que Dios dio a Jacob después de luchar con el ángel (Gn. 
32:28). Pertenecía al pueblo escogido por Dios, el pueblo del pacto, el 
de los privilegios y las bendiciones (Ex. 19:5, 6; Nm. 23:9; Sal. 147:19, 
20; Am. 3 :2; Ro. 3: 1, 2; 9:4, 5). Era israelita desde el nacimiento. 



236 FILIPENSES 111 

Algunos otros podían decir también que eran descendientes de 
Abraham, por medio de Ismael, otros por medio de Esaú, pero ninguno 
podía sentirse heredero de las promesas y los pactos, a no ser que fuese 
como él descendiente de Israel. Posiblemente no todos los judaizantes, 
especialmente los que habían alcanzado la condición de judíos por 
proselitismo, podían afirmar como Pablo que eran descendientes de 
Abi:aham y del linaje de Israel, como él podía hacerlo. 

q)\)Ai]<; Bi>vtaµÍv, En tercer lugar podía mostrar confianza en la 
tribu de donde procedía: "De la tribu de Benjamín". Se han buscado las 
razones del orgullo de Pablo en esta vinculación teniendo en cuenta que 
la tribu de Benjamín estaba relacionada con muchos fracasos dentro de 
la nación, especialmente en los días de los jueces (Jue. 19 y 20). 
Benjamín fue el único hijo de Jacob nacido en la tierra prometida (Gn. 
35: 16-19). Fue una tribu de rancio abolengo de la que procedía el 
primer rey de Israel que tenía el nombre que le habían puesto los padres 
de Pablo, al que llamaron Saúl, en griego Saulo (1 S. 9: 1 ). Esta es la 
posible causa por la que tenía ese nombre. Era la tribu de la fidelidad 
que se había mantenido unida a la de Judá en la división del reino ( 1 R. 
12:19-21). Si bien esta unidad con Judá no fue aceptada con el mismo 
agrado por todos los benjamincitas. Se la menciona asociada con Judá 
en la restauración después del cautiverio (Esd. 4: 1 ). Pocos judaizantes 
podían presentar esa credencial de raza, es más, posiblemente muchos 
de ellos no podían presentar con certeza su procedencia con alguna de 
las doce tribus de Israel. 

'E~pato<; f;~ 'E~paíwv, Pablo podía mostrar también su 
relación con las tradiciones, porque era hebreo de hebreos. No se 
trataba de un judío helenista, sino de uno que había permanecido fiel al 
sistema social y religioso de su pueblo. Fiel a las tradiciones. Fiel a la 
lengua (Hch. 21 :40). Muchos de los judaizantes no hablaban ni leían el 
arameo y una gran mayoría de los más fanáticos de ellos, eran llamados 
griegos en sentido de procedencia y nacimiento fuera de la nación de 
Israel, que sólo sabían leer el griego. 

Ka'ta vóµov <l>ap1crato<;, Además podía manifestar confianza 
en su condición estricta y fiel a la Palabra y tradiciones, al decir: "en 
cuanto a la ley fariseo". Estar vinculado al grupo fariseo implicaba la 
vivencia del ideal fariseo. Pablo era hijo de fariseos (Hch. 23:6). Éstos 
se habían vinculado a un estilo de vida que buscaba la perfección 
religiosa mediante el cumplimiento estricto de la normativa legal y de 
las tradiciones. Pablo era un celoso cumplidor de todo eso, de manera 
que podía decir que "en el judaísmo aventajaba a muchos de mis 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 237 

contemporáneos en mi nación, siendo mucho más celoso de las 
tradiciones de mis padres" (Gá. 1:14). El mismo testificaba de su celo 
religioso ante Agripa diciendo: "los cuales también saben que yo desde 
el principio, si quieren testificarlo, conforme a la más rigurosa secta de 
nuestra religión, viví fariseo" (Hch. 26:5). Los fariseos eran profundos 
conocedores intelectuales de la Escritura. Su equivocación estaba en 
tratar toda la práctica religiosa como meritoria, en una observancia 
ritual, tradicional y religiosa que los convertía en hipócritas. Jesús los 
reprendió por esa forma de piedad aparente, como hipócritas y 
orgullosos (Mt. 6:2, 16; 23 :5-7); como necios y ciegos espirituales (Mt. 
23:24); como destructores dañinos de la verdadera espiritualidad (Mt. 
23:33); como aparentes y engañadores (Mt. 23:3, 13, 15, 23, 25, 27, 29). 
La práctica religiosa como objetivo en sí misma, no es beneficiosa ni 
puede agradar a Dios. 

6. en cuanto a celo, perseguidor de la iglesia; en cuanto a la justicia 
que es en la ley, irreprensible. 

tca:ta sflA.os OtWKWV 't"YJV EKKATt<JÍav, Ka't"cX Ottcatom5VTtV 
En cuanto a celo persiguiendo la iglesia; en cuanto a justicia 
't"YJV EV vóµc:v yi::vóµi::vos aµi::µmos. 

la en ley llegando a ser intachable. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: KaTa, preposición propia de acusativo en cuanto a; ~i]A.oc;, caso 
acusativo neutro singular del nombre común celo; ÜtúÍKwv, caso nominativo 
masculino singular del participio de presente en voz activa del verbo ÜtúÍKw, 
perseguir, buscar, correr en pos de, aquí persiguiendo; •iJv, caso acusativo 
femenino singular del artículo definido la; EKKAT]crÍav, caso acusativo 
femenino singular del nombre común iglesia; Ka'ta, preposición propia de 
acusativo en cuanto a; füKmocrÚvT]v, caso acusativo femenino singular del 
nombre común justicia; •iJv, caso acusativo femenino singular del artículo 
determinado la; f:v, preposición propia de dativo en; vóµCJ), caso dativo 
masculino singular del nombre común ley; y&vóµ&voc;, caso nominativo 
masculino singular del participio del segundo aoristo del verbo yívoµm , 
hacerse, ser hecho, llegar a ser, aquí llegando a ser; a µ&µnw c;, caso 
nominativo masculino singular del adjetivo irreprensible. 

Ka't"a sflA.os OtWKWV 't"YJV EKKAllO"Íav, Pablo podía confiar, 
como los judaizantes, desde el plano meramente humano y religioso, en 
su actuación. La firmeza de la declaración no deja dudas: "En cuanto a 
celo, perseguidor de la iglesia " . Era un celo producto de una 
interpretación pecaminosa y errónea de la ley (Mt. 23 :31-33). Respiraba 
odio, como Hechos dice, amenazas y muerte contra los cristianos (Hch. 



238 FILIPENSES III 

9: 1 ). Su ceguera espiritual era de tal magnitud que consideraban el perseguir a 
la iglesia, maltratar a los cristianos, castigarlos y hacerlos prisioneros, incluso 
votar su ejecución, era algo que agradaba a Dios (Hch. 26:9-1 O). Y a había sido 
anunciado antes por el Señor (Jn. 16:2). Su métodos en la persecución de la 
iglesia eran contundentes: "Y muchas veces, castigándolos en todas las 
sinagogas, los forcé a blasfemar; y enfarecido sobremanera contra ellos, los 
pers_eguí hasta en las ciudades extranjeras" (Hch. 26: 11 ). Nunca pudo olvidar 
sicológicamente su condición de perseguidor, mencionándola en sus escritos (1 
Co. 15:9; Gá. 1 :13-14). En esto también superaba a los judaizantes. 

KU'l"U ÓtKatO<JÚVTJV •iiv EV vÓµú) yi::vóµi::vo<; aµi::µnw<;. 
Podía confiar también en su justicia personal, ya que "en cuanto a la 
justicia que es en la ley, irreprensible". No se trataba de la justicia de 
Dios, sino de la justicia personal, la que incorrectamente según la 
enseñanza tradicional alcanzaba, desde el punto de vista humano, la 
justificación, mediante una estricta fidelidad al cumplimiento y 
obediencia de la literalidad de la ley. La justificación se alcanza por fe y 
en modo alguno el cumplimiento de la ley, por perfecto que sea, puede 
justificar al hombre delante de Dios (Ro. 3:20; Gá. 2:16). Ante los 
hombres Pablo era irreprensible porque no podían ver el corazón, pero 
no era así ante Dios. Si fuera posible -que en ningún modo lo es­
alcanzar la justicia por la ley, Pablo la hubiera alcanzado. 

Su transformación (3:7). 

7. Pero cuantas cosas eran para mí ganancia, las he estimado como 
pérdida por amor de Cristo. 

['AA.A.a] anva ~V µot KÉpÓTJ, 'l"UU'l"a rírriµm óta 
Pero cuantas cosas eran para mí ganancias, estas cosas he estimado por causa de 

'l"OV Xpt<J'l"OV l;;riµíav. 
Cristo pérdida. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'AA.A.u, conjunción adversativa pero; &n va, caso nominativo neutro 
plural del pronombre relativo los cuales, en sentido de cuantas cosas; rjv, 
tercera persona singular del imperfecto de indicativo en voz activa del verbo 
Eiµi, ser, estar, aquí era; µoi, caso dativo de la primera persona singular del 
pronombre personal declinado para mí; KÉpo11, caso nominativo neutro plural 
del nombre común ganancias; 'tafrtcx, caso acusativo neutro plural del 
pronombre demostrativo estos, en sentido de estas cosas; fíy11µm, primera 
persona singular del perfecto de indicativo en voz media del verbo fíyi::oµm, 
considerar, pensar, juzgar, estimar, aquí he estimado; Oia, preposición propia 
de acusativ or p_or causa de· <ov caso acusativ masculino sin lar del 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 239 

articulo determinado el; Xptcr'tóv, caso acusativo masculino singular del 
nombre propio Cristo; l:;rtµíav, caso acusativo femenino singular del nombre 
común pérdida. 

[,AA.A.a] anva ~V µot Kép811, Ha estado indicando aspectos 
de los que podía sentirse orgulloso ante los judaizantes y cualquiera que 
estuviese vinculado con el judaísmo. Los que venían a enseñar doctrina 
errónea proclamaban como principios vitales los que antes cita Pablo. 
Ahora bien, mediante la conjunción adversativa dA.A.a, mas, pero, sino, 
sin embargo, va a establecer un contraste con los privilegios humanos y 
la consecuencia de vivir a Cristo. Los recuerdos del pasado con su 
capacidad de honrar al hombre, dan paso a la realidad presente que se 
alcanza en Cristo. Para Pablo las cosas de la relación anterior van a ser 
dejadas a un lado, sin afecto y sin interés alguno. La satisfacción en los 
logros del judaísmo, que le hacía estimable ante los hombres y ante él 
mismo, quedarán para él en lo que es propio de una antigua condición 
personal y religiosa. 

•afrm fiyr¡µm 8ta 'tÓv Xptcnóv ~r¡µiav. Un profundo 
cambio de mentalidad queda manifestado en lo que sigue: "las he 
estimado como pérdida". La transformación personal por la 
regeneración, la implantación de Cristo con su dimensión y sentimiento, 
produce, irremediablemente, un cambio de enfoque de vida. La 
apreciación de las cosas es otra, totalmente distinta. Sus cosas, no todas 
ellas necesariamente malas en sí, sobre las que descansaba su prestigio 
personal, se convertían en pérdida en lugar de ganancia al ser objetos de 
la gloria y confianza personal. Las ganancias de antes son colocadas 
ahora en la cuenta de pérdidas. Sus títulos de gloria no sólo los 
consideraba como indiferentes, sin valor, sino como pérdidas. 

La razón de ese cambio está en el objetivo de la vida. Antes eran 
las cosas, ahora es Cristo. La construcción de la oración con 8ta, con 
acusativo por razón de, por causa de, sitúa la dirección en que se enfoca 
el pensamiento, y razón de ser de Pablo. Lo que antes era ganancia 
ahora es estimado perdida por causa de Cristo mismo. El fariseo 
afanado en alanzar su propia justicia se encontró con Cristo, que salió a 
buscarle en el camino a Damasco (Hch. 9:1-31 ; 22:1-21; 26:1-23). De 
modo que la gloria de Jesús eclipsó la gloria de Pablo. El que se 
gloriaba en sus logros fue derribado a tierra con todo cuanto era y tenía, 
para encontrarse con el glorioso Señor que le reprochaba su conducta 
enfermiza por el odio, que lo había convertido en perseguidor de la 
Iglesia y, por tanto, perseguidor de Cristo mismo, como cabeza del 
cuerpo de cristianos. La gracia de Dios y la obra de Cristo en la Cruz, 



240 FILIPENSES 111 

derribó la justicia del fariseo, quien dejó la suya para recibir la de 
Cristo. Todavía más, el amor de Cristo le impactó de tal manera que no 
podía borrarlo ya de su pensamiento hasta hacerle decir en uno de sus 
escritos que el Señor le había amado a él (Gá. 2:20b). Desde entonces, 
los valores cambiaron, las riquezas eran miseria, y el desprecio, gloria. 
Jesús había pasado a ser la razón de su vida ( 1 :21 ). Pablo perdía ahora 
su vida a ojos de hombres, pero la ganaba para Dios (Mt. 10:39; Mr. 
8:35; Jn. 12:25). La profundidad del cambio operado era de tal 
dimensión que el instrumento de maldición para los judíos que era el 
madero sobre el que se colgaba a un hombre, se convierte para él en 
motivo esencial de su gloria, situando todas las glorias de antes en el 
desprecio más manifiesto de él (Gá. 6: 14). Lo que antes amaba luego 
despreciaba, y lo que antes despreciaba era después su gloria. 

Sus objetivos (3:8-11). 

8. Y ciertamente, aun estimo todas las coas como pérdida por la 
excelencia del conocimiento de Cristo Jesús, mi Señor, por amor del 
cual lo he perdido todo, y lo tengo por basura, para ganar a Cristo. 

áA)..,a µi:;vouvyE Kat 11youµm 7tÚV'ta s11µíav Elvm 8ta 'tO 
Pero, ciertamente, también estimo todas las cosas pérdida ser por la 
Ú7tEpÉxov •ilc; yvwcrnwc; Xptcnou 'I11crou wu Kupíou µou, 8t' 
excelencia del conocimiento de Cristo Jesús el Señor de mí, por 
ov •a 7tdv•a ts11µw.í811v , Kat iiyouµm crKúj3cú..,a , 'íva. 
el cual las cosas todas perdí, y estimo estiércol, para que 
Xptcr'tov KEp8tjcrw 

a Cristo gane. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: d:A.A.a, conjunción adversativa pero; µevouvye, partícula con 
significado intensificador, ciertamente; Kal, adverbio de modo también; 
i¡youµm, primera persona singular del presente de indicativo en voz media del 
verbo i¡yfoµai, considerar, estimar, pensar, juzgar, aquí estimo; miv'ta, caso 
acusativo neutro plural del adjetivo indefinido todos, en sentido de todas las 
.cosas; sr¡µ iav, caso acusativo femenino singular del nombre común pérdida; 
i::1 vm, presente de infinitivo en voz activa del verbo dµí, ser, estar; Oia, 
preposición propia de acusativo por, por causa de; 'to, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado el; Ú7tepéxov, caso acusativo neutro singular 
del participio de presente en voz activa del verbo Ú7tspéxw, sobrepasar, 
descollar, aquí en sentido de excelencia; 'tll<;, caso genitivo femenino singular 
del artículo determinado declinado de la; yv<Úcrsw<;, caso genitivo femenino 
singular del nombre común conocimiento; Xptcrwu, caso genitivo masculino 
singular del nombre propio declinado de Cristo; 'Jr¡crou, caso genitivo 
masculino singular del nombre ro io Jesús· wu caso genitivo masculino 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 241 

singular del artículo detenninado el; Kupíou, caso genitivo masculino 
singular del nombre divino Señor; µou, caso genitivo de la primera persona 
singular del pronombre personal declinado de mí; Ch', forma contracta de la 
preposición de acusativo <hd, por, por medio, a causa; ov, caso acusativo 
masculino singular del pronombre relativo del que, del cual; -ra, caso 
acusativo neutro plural del artículo determinado los, en sentido de las cosas; 
7tdv-ra, caso acusativo neutro plural del adjetivo indefinido todos; 
f:~riµiweriv, primera persona singular del aoristo primero de indicativo en voz 
pasiva del verbo ~riµiów , en voz pasiva perder, aquí perdí; Ka't, conjunción 
copulativa y; i¡youµm, primera persona singular del presente de indicativo en 
voz activa del verbo i¡yfoµm, considerar, estimar, pensar, juzgar, aquí estimo; 
o"KúPaA.a, caso acusativo neutro plural del nombre común basura, estiércol, 
excremento; 'íva, conjunción causal para que; Xptcr-rov, caso acusativo 
masculino singular del nombre propio declinado a Cristo; K1>p8tjcrw, primera 
persona singular del aoristo primero de subjuntivo en voz activa del verbo 
K1>p8aí vw, ganar, aquí gane. 

a)J.-<i µr;voGvyio: Kat iiyoGµm náv-ra ¿;r¡µíav étvm. El 
cambio de sentimientos y orientación en Pablo produjo el efecto de 
renuncia plena. Después de conocer a Jesucristo, el pensamiento de 
Pablo persiste en renunciar a todo aquello que había dejado a un lado en 
el momento de su conversión (v. 7). Es una renuncia progresiva que no 
se conforma con las cosas que hasta ahora había considerado como 
pérdida, sino todas las que puedan dificultarle la plena aceptación de 
Cristo y Su justicia. El encuentro con Cristo transformó a Pablo que 
renunció a la elocuencia humana para proclamar el mensaje de la Cruz, 
ciñéndose a su contenido (1 Co. 1: 17; 2: 1, 4; 2 Co. 11 :6). Pero también 
renunció a su tranquilidad personal para convertirse en objeto de 
persecución, especialmente por parte de los judíos (Hch. 15:26; 14:5, 
19; 20:3; etc). Además el mismo pasa por experiencias de absoluta 
dificultad, como insensato, débil, despreciado, padeciendo hambre, sed, 
frío, siendo golpeado, teniendo que trabajar para comer mientras 
cumplía el ministerio, sin morada fija, siendo difamado, y llegando a ser 
como la escoria del mundo y el desecho de todos (1 Co. 4:8-13). 

otci -ro ónio:pÉxov •il<; yvwcrio:w<; Xptcrrn\3 'Ir¡cro\3 rn\3 
Kupíou µou, La razón que le mueve a esa renuncia personal es "la 
excelencia del conocimiento de Cristo Jesús, mi Señor". Cualquier cosa 
es pérdida ante la grandeza de Jesucristo. Pablo utiliza un término que 
expresa una dimensión en alto grado, consistente en conocer la 
excelencia, o la sobrepujante grandeza del Señor. Eso es lo que tiene 
ventaja sobre todo y es suprema ganancia. Pablo conocía como buen 
fariseo, por medio de la Escritura, la grandeza del Dios de la gloria. 
Pero, en el camino a Damasco aprendió a conocer a Jesús, como el Dios 
de la gloria. Esa experiencia fue radicalmente transformadora. La gloria 



242 FILIPENSES III 

de Cristo no fue simplemente admirada o estudiada, sino conocida. 
Conocer a Dios y a Cristo supone la recepción de la vida eterna (Jn. 
17:3). Este conocimiento canceló toda otra gloria en la vida del apóstol. 
Era un conocimiento insuperable, práctico y fructífero, de modo que 
todo era pérdida comparado con lo que significaba conocer a Cristo. 
Desde entonces Él es todo para Pablo (1 :21 ); su vida (Gá. 2:20); su 
a~or (3: 14); su gloria (Gá. 6: 14); su galardonador (2 Ti. 4:8). 

Pablo habla de haber conocido a Cristo, Jesús, mi Señor. Es el 
pleno y auténtico conocimiento de lo que Él es realmente. Es la 
esperanza, ya que es Cristo, el Mesías, en quien se cumplen las 
promesas. Es también el Salvador, puesto que Jesús significa Dios 
salva, o Jehová salva. Pero es además Señor, como Soberano supremo 
sobre la vida del apóstol. En todo esto se destaca también un énfasis 
personal: mi Señor. No tiene la misma trascendencia que Jesús sea el 
Señor, a que sea mi Señor. Esto tiene una gran implicación porque tiene 
un alto significado. Dependencia, porque sólo en Él se puede alcanzar la 
justificación, santificación y es además esperanza de gloria; mientras 
que sin Él todo esfuerzo en estas cosas es pérdida, en Él es ganancia y 
poderosa victoria (Ro. 7:24-25). Conduce también a la aceptación de su 
soberanía. Cuando las debilidades no son retiradas y los problemas 
persisten, puede oír Sus palabras de aliento: "Bástate mi gracia; porque 
mi poder se perfecciona en la debilidad" (1 Co. 12:9). Conocerle lleva 
inevitablemente a entender que es Señor en el servicio, que escoge y 
envía por determinación personal (Gá. 1: 15-16). Cristo se hace para 
Pablo razón y modo de vida (Gá. 2:20). Ese conocimiento hace que sea 
gloria suprema para él (Gá. 6:14). Es también expresión suprema de 
amor, al entender que el glorioso Señor lo amó personalmente a pesar 
de cómo era (Gá. 2:20b). Es para él elemento de orientación celestial 
(Col. 1: 13). Cristo a quien conoce como quien es sobre todo, se hace 
esperanza suprema (2 Ti. 1: 12). Además ese conocimiento le permite 
experimentar que es su compañero fiel (2 Ti. 4: 17), el que está cuando 
todos abandonan, el que alienta cuando todos renuncian. 

c'5t' ov 'ta 7tÚV'ta El;11µwi811v, El motivo del cambio queda 
también claramente expresado: Por amor del cual lo he perdido todo. 
Cuanto era glorioso a los ojos del fariseo de antes y de los judaizantes 
sobre los que advertía a la iglesia en Filipos, todo cuanto aquellos 
amaban, perdió valor para Pablo. Pero con ello él mismo perdió su 
honor ante la opinión de sus enemigos judíos. Es probable que incluso 
haya perdido a su esposa, ya que tenía que ser un hombre casado por 
cuanto era miembro del sanedrín y votaba como tal (Hch. 8: 1 ). Así 
puede interpretarse la expresión suya (1 Co. 7:7). 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 243 

Kat iiyouµm <JKÚ~aA.a, El sentimiento se hace mucho más 
radical: "Y lo tengo por basura". Es una expresión contundente, 
literalmente lo consideraba como estiércol, excrementos, la basura de 
más baja condición. Todos los privilegios de herencia y los logros 
humanos deben ser considerados como basura frente a la grandeza de 
Cristo. Él mismo escogió ser tratado como basura (1 Co. 4: 1 O, 13). La 
misma aceptación era la de Jeremías: "Nos volviste en oprobio y 
abominación en medio de los pueblos" (Lam. 3 :45). El valor de su vida 
personal era como nada ante la gloria de Jesús, de modo que no le 
importaba exponerla ante sus enemigos (Hch. 15:25-26). Su vida no era 
para él de estima suficiente como para evitar la persecución de los 
judíos en un cambio de actitud (Hch. 14:5, 19; 20:3). 

'íva Xpt<J'tÓV KEp8tjcrw. El objetivo de su vida había cambiado. 
De buscar las glorias de los hombres, se había orientado a ganar a 
Cristo. No se trata de algo futuro que tiene que ver con el encuentro 
definitivo cuando sea trasladado a Su presencia, sino con el tiempo 
presente, como indica el aoristo de subjuntivo en que está el verbo. 
Como escribe el Dr. Lacueva: 

"Ganar a Cristo no significa aquí simplemente tener a Cristo, ya 
que todo creyente lo tiene desde el momento en que lo recibe como 
Salvador, sino apropiarse a Cristo, hacerse del todo con Él y ser 
hallado en Él, como en el elemento en que se vive y se muere "2. 

El apóstol había llegado a la verdadera experiencia de vivir a 
Cristo. No sólo lo proclamaba, sino que lo experimentaba 
personalmente. Cristo y él eran ya una unidad inseparable. Pablo no era 
nada sin Cristo, porque nada había que pudiera valorarse como deseable 
en la vida más que Él. 

9. Y ser hallado en él, no teniendo mi propia justicia, que es por la ley, 
sino la que es por la fe de Cristo, la justicia que es de Dios por la fe. 

Kat EÚpE8w f.v mhó), µi] EXWV f.µi]v OtKmocrúvriv •iiv EK vóµou 
Y ser hallado en Él, no teniendo mi justicia, la de ley 

dA.A,a •iiv 8ta 1tÍ<J'tE(J)~ Xpt<J'tOU, •iiv EK ewG OtKatO<JÚVTJV 
sino la por medio de fe de Cristo, la de Dios justicia 

E1tt 'tij 1tÍ<J'tEl, 
por la fe. 

2 F. Lacueva. e.e., pág. 221. 



244 FILIPENSES III 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: K<Ú, conjunción copulativa y; i::upi::ew, primera persona singular del 
aoristo de subjuntivo en voz pasiva del verbo i::upícrKw, encontrar, hallar, aquí 
ser hallado; tv, preposición propia de dativo en; a.úi:4), caso dativo 
masculino de la tercera persona singular del pronombre personal él; µTj, 
partícula que hace funciones de adverbio de negación no; Ex_wv, caso 
nominativo masculino singular del participio de presente en voz activa del 
verbo EX,W, tener; poseer, aquí teniendo; tµTjv, caso acusativo femenino 
singular del adjetivo posesivo mía; 0tKa.t0crúvriv, caso acusativo femenino 
singular del nombre común justicia; i:Tjv, caso acusativo femenino singular del 
artículo determinado la; EK, preposición propia de genitivo de; vóµou, caso 
genitivo masculino singular del nombre común ley; tlA.A.a, conjunción 
adversativa sino; i:Tjv, caso acusativo femenino singular del artículo 
determinado la; (ha, preposición propia de genitivo mediante, por medio de; 
7tÍO''tE(J)(;, caso genitivo femenino singular del nombre común fe; Xptcri:ou, 
caso genitivo femenino singular del nombre propio declinado de Cristo; i:Tjv, 
caso acusativo femenino singular del artículo determinado la; EK, preposición 
propia de genitivo de; 0wu, caso genitivo masculino singular del nombre 
divino Dios; 0tKa.t0crúvriv, caso acusativo femenino singular del nombre 
común justicia; É7tt, preposición propia de dativo por; i:ij, caso dativo 
femenino singular del artículo determinado la; nicri:1::t, caso dativo femenino 
singular del nombre comúnfe. 

Kat EÚpE8oo f:v mh0, De una determinación, conocer a Cristo, 
Pablo pasa a una posición, a la que se refiere como "ser hallado en Él". 
Equivale a estar en Cristo. Es la posición natural del creyente. Sólo 
estando en Cristo es posible tener vida eterna, que se recibe por contacto 
vital con quien tiene vida en Sí mismo (Jn. 1 :4). La vinculación con 
Cristo se alcanza en la posición en Él. El creyente es tomado de su lugar 
natural como hombre alejado de Dios, y trasladado no a la proximidad, 
sino a la unidad con Jesucristo. De manera que quien es piedra viva, 
comunica vida eterna a las piedras, antes muertas, que son puestas en 
Él. Pablo da aquí su dirección espiritual: en Cristo. No quiere otro lugar 
que no sea en el Señor, y nadie puede hallar a Pablo en otro que no sea 
en Cristo. Estar en Cristo es la posición natural de quien ha nacido de 
nuevo. Al creer, el Espíritu produce la unión vital con Cristo, 
sumergiendo al creyente en Él para la formación del cuerpo espiritual 
cuya cabeza es el Señor (1 Co. 12: 13). El creyente en esa posición, no 
solo está en Cristo, sino que también queda revestido de Él (Gá. 3:27). 

µiJ hwv f:µiJv 8tKmocrúvriv i:iJv EK vóµou ciA.A-a i:Tiv 8ta 
rricri:Ewc; Xp1cr-rou, Sin embargo, hace notar que la única forma de ser 
hallado en Cristo es "no teniendo mi propia justicia que es por la ley, 
sino la que es por la fe en Cristo". La justicia del hombre es 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 245 

incompatible con la justicia de Dios, por consiguiente una de ellas ha de 
ser desechada a favor de la otra. El hombre pretende alcanzar la justicia 
mediante el cumplimiento de la ley. Esa fue la experiencia del apóstol 
durante años, como judío y especialmente como fariseo. El 
cumplimiento de la ley para justificación representaba un esfuerzo 
personal, que no es otra cosa que la justicia personal del que hace las 
obras. Pero la justicia aplicada para justificación no es por merecimiento 
o por operación humana. La demanda de la ley es clara, concreta y 
precisa: "Porque la paga del pecado es la muerte" (Ro. 6:23). En ella 
se concretan las manifestaciones que miden la verdadera santidad, 
denunciando, por tanto, el pecado de cada persona, para llegar a la 
conclusión de que cuantas obras pueda realizar los que viven según la 
carne, no pueden ser del agrado, o aceptación de Dios (Ro. 8:7-8). La 
ley no puede operar justicia, por cuanto fue dada con otro propósito: 
"ya que por las obras de la ley ningún ser humano será justificado 
delante de él; porque por medio de la ley es el conocimiento del 
pecado" (Ro. 3:20). Sin embargo, la justicia de Dios, es decir, la que 
proviene de Él, trae otras consecuencias. Es la única manera de hacer 
posible la justificación del pecador, al aplicarle la obra de Cristo a quien 
cree en Él por medio de la fe, ya que "al que no conoció pecado, por 
nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos justicia de 
Dios en él" (2 Co. 5 :21 ). La reconciliación con Dios es el resultado de 
la operación de salvación divina en la que el hombre y sus obras están excluidas 
(2 Co. 5:18-21). En Cristo, por quien Dios justifica al pecador, se otorga el 
perdón de pecados (Ef 1 :7). La justicia que permite llegar a estar en Cristo y a 
ser hallado en Él, se recibe por fe (Ef 2:8-9). La fe es, por tanto, el medio para 
recibir la justicia que procede de Dios; es la mano vacía que se extiende para 
recibir el don. La salvación es un regalo de Dios, y el único modo de tener el don 
es aceptándolo, por la única vía establecida por el dador, mediante la fe. Los 
dones no se ganan, se reciben o se aceptan. La sola fe que confia en Dios que da 
el don (Hab. 2:4; Jn. 3:16; Ro. 1:16-17; 3:22-23; Gá. 2:16). Por esa razón los 
judaizantes no se hallarían jamás en Cristo porque no aceptaban la justicia de 
Dios, sino que procuraban poner la suya propia (Ro. 10:3). 

-rl¡v EK 0wu 8tKmocn5vriv E:n't -rij nÍ<HEt, El apóstol reafirma 
la procedencia de la justicia imputada: "La justicia que es de Dios por 
la fe". Es la que se contrapone a la que antes llamó la mía, que brota del 
esfuerzo personal por cumplir la ley. Aquí no se trata del modo para 
recibir la justicia, sino de su naturaleza, es decir, no es la justicia del 
hombre sino la de Dios, la que procede de Él no como un atributo Suyo, 
sino como fuente de la justificación. Pablo habla aquí de la justicia 
imputada que justifica al pecador. Una justicia provista por Dios Y 
válida para Él (Ro. 3:24-25; 8:3; 2 Co. 5:19; Ef. 2:8). La posesión de 



246 FILIPENSES III 

esa justicia obedece al ejercicio de la fe, depositada en el Salvador (Jn. 
3: 16). Lo que es don de Ja gracia se convierte en actividad del hombre al 
ejercerla o negarse a ello, lo que le hace responsable delante de Dios 
(Ef. 2:9). La soberanía divina no elimina Ja responsabilidad del hombre. 

10. A fin de conocerle, y el poder de su resurrección, y la 
participación de sus padecimientos, llegando a ser semejante a él en 
su muerte. 

wu yvwvm mhov Ka.1 'ti)v óúva.µtv 'tll~ dva.c:Hclcrnw~ mhou 
A fin de conocer le y el poder de la resurrección de Él 
Ka.t [n1v] Kotvwvia.v ['twv] 7ta.0riµci'twv mhou, 

y la comunión de los padecimientos de Él 
cruµµopqn~óµevo~ 'tó) 0a.vCÍ't(\l mhou, 
siendo hecho conforme a la muerte de Él. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'toÜ, caso genitivo neutro singular del articulo detenninado de lo; 
yv<iivat, aoristo segundo de infinitivo en voz activa del verbo 'Ytvromcw, 
conocer, saber; mhóv, caso acusativo masculino de la tercera persona 
singular del pronombre personal declinado a él, le; Ka\, conjunción copulativa 
y; -rTiv, caso acusativo femenino singular del artículo determinado la; 
Oúvaµtv, caso acusativo femenino singular del nombre común poder; -rfic;, 
caso genitivo femenino singular del artículo determinado declinado de la; 
dvacr-rcicrewc;;, caso genitivo femenino singular del nombre común 
resurrección; mhou, caso genitivo masculino de la tercera persona singular 
del pronombre persona declinado de ti; Ka\, conjunción copulativa y; -ritv, 
caso acusativo femenino singular del artículo determinado la; Kotvwviav, 
caso acusativo femenino singular del nombre común comunión; -r<iiv, caso 
genitivo neutro plural del articulo determinado declinado de los; 1ta0r¡µci-rwv, 
caso genitivo neutro plural del nombre común, padecimientos, sufrimientos; 
mhou, caso genitivo de la tercera persona singular del pronombre personal 
declinado de ti; cruµµopcptl;óµevoc;, caso nominativo masculino singular del 
participio de presente en voz pasiva del verbo auµµopcpí.l;ro, hacerse conforme, 
semejante, aquí siendo hecho conforme; -r<i), caso dativo masculino singular del artículo 
detenninado declinado a la; 0avci-rq>, caso dativo masculino singular del nombre 
común muerle; amoü, caso genitivo masculino de la tercera persona singular del 
pronombre personal declinado de él. 

'tou yvwvm mhov. La posición en Cristo trae una sene de 
consecuencias, definidas en una progresión en el conocimiento del 
Señor. El primer objetivo es conocerle, cada vez más y mejor. La 
construcción gramatical con el infinito en genitivo y con significado 
final, establece el propósito de Ja vida de Pablo y, en general, el de la de 
cada creyente. No se conformaba con saber que era justificado por la fe 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 247 

y salvo por gracia, ni tampoco con su posición en Cristo, sino que desea 
vivir a Cristo experimentalmente. La santificación es una progresión 
que camina creciendo hasta alcanzar, en la glorificación, la completa 
semejanza con Cristo, cumpliendo la predestinación establecida por 
Dios para los salvos (Ro. 8:29). El proceso de esta progresión está en la 
enseñanza del apóstol Juan: "Amados, ahora somos hijos de Dios, y aún 
no se ha manifestado lo que hemos de ser; pero sabemos que cuando él 
se manifieste, seremos semejantes a él, porque le veremos tal como él 
es" (1 Jn. 3:2). Por consiguiente, progresar en conocer íntima, personal 
y experimentalmente a Cristo, es el modo natural de vida cristiana ( 1 :21 ). 

El verbo ytvú.Ío"Kw, conocer, que usa Pablo en este versículo debe 
distinguirse entre otros tres que también tienen la misma acepción, pero 
con diferentes matices. Uno de ellos es oloa, que expresa la idea de una 
comprensión mental, como se aprecia en otros lugares donde aparece ( 1 
Ts. 1 :4). En este versículo, la elección de Dios no es una experiencia, se 
acepta por fe, por consiguiente se trata de un conocimiento intelectual. 
Otro de los verbos es Enícrtaµm, que equivale a saber, entender, y se 
refiere al conocimiento que se alcanza por familiaridad o por contacto 
(Hch. 10:28). La tercera forma está en el verbo cmví11µt, equivalente a 
comprender o entender algo, cuando se trata de conocimiento como 
resultado de la conclusión alcanzada por un análisis lógico de ciertos 
hechos (Ef. 5: 17). El que usa aquí el apóstol, aparece doscientas 
veintidós veces, y es el más usado de todos los del grupo, expresa la 
idea de un conocimiento que se experimenta, pero también es algo que 
se observa, es decir, se echa de ver, dándose cuenta de algo, además 
permite la acepción de averiguar, llegar a saber investigando, el 
condicionante de sentir aquello que se conoce, está presente en el 
sentido del verbo, de manera que Dios conoce el corazón de los 
hombres, y conoce a los Suyos, por el contrario los impíos no conocen a 
Dios. El que llega a conocer a Dios, se aparta de los ídolos y llega al 
conocimiento de la gloria de Dios en la faz de Jesucristo (2 Co. 4:6). Por 
tanto, en esta ocasión, cuando el apóstol habla de conocer a Cristo como 
objetivo prioritario en su vida, está refiriéndose a un conocimiento 
progresivo de vinculación con Él y de observación de lo que Él es, es 
decir, un conocimiento experimental que se incrementa día a día. 

Ka't •iiv Oúvaµtv •ílc; dvacr•dm::wc; mhou. La primera 
experiencia en el conocimiento de Cristo es "el poder de su 
resurrección". No se trata de un mero conocimiento intelectual, sino 
vivencia!. El Resucitado es poseedor del poder supremo que 
corresponde a Dios. El discurso post-pascual es un discurso de poder en 
el que Jesucristo advierte que tiene todo poder en el cielo y en la tierra 



248 FILIPENSES III 

(Mt. 28: 18). Pablo habló de esto en el párrafo cristológico de la Epístola 
(2:9-11). Ahora bien, el poder del Resucitado, no queda en una mera 
expresión teológica que debe ser creída, sino que por vinculación de 
cada creyente en Cristo, pasa también a ser experiencia de vida del 
cristiano, especialmente distinguida en el poder para la vida de 
santificación, llevándonos siempre en triunfo en Él (2 Co. 2: 14 ). El 
poder del Resucitado se comunica también al creyente por la acción del 
Vicario de Cristo en la tierra que es el Espíritu Santo, quien reviste de 
poder al creyente (Ro. 8:11). Vivir en el poder de la resurrección de 
Cristo, vivir en la vida nueva perpetua del resucitado Señor, provee, en 
Él y por Él de liberación (Jn. 8:36). La experiencia poderosa y 
liberadora se manifiesta en las tres áreas de esclavitud espiritual que 
retienen al hombre no regenerado, produciendo liberación sobre el yo 
(Gá. 2:20), sobre la carne (Gá. 5:24) y sobre el mundo (Gá. 6:14). Pablo 
ama la experiencia del conocimiento de Jesús, porque provee también 
de una nueva orientación, al vivir la vida de resurrección a causa de la 
vinculación con el Resucitado (Col. 3:1). La certeza del poder de la 
resurrección de Cristo es fuente de continua esperanza para el cristiano, 
quien tiene certeza de: inmortalidad (1 Co. 15:14 ss.; Ro. 8:11); del 
triunfo sobre el pecado (Ro. 4:24, 25); de la dignidad del cuerpo (1 Co. 
6:13; Fil. 3:21); de tener estímulo para la vida moral y espiritual (Gá. 
2:20; Ro. 6:4 ss.; Col. 2: 12; Ef. 2:5). 

Kat [ TYJV] Kot vwvíav [ Twv] na8ri µáTwv mho0, La segunda 
experiencia vinculada al conocimiento de Cristo es la "participación en 
sus padecimientos". En la experiencia del creyente el orden de los 
padecimientos es inverso a los cronológicos de Cristo. El Señor sufrió 
primero y luego fue resucitado, mientras que el creyente sufre porque ha 
sido resucitado con Cristo. De otro modo, el cristiano no puede 
experimentar el sufrir por Cristo, a no ser que primero haya resucitado 
con Él (Ef. 2:6). No se trata de un sufrimiento determinado o de un 
sufrimiento intenso, simplemente ocurre al llevar el oprobio del Señor, 
llenando lo que falta a Sus padecimientos por su cuerpo, esto es, por los 
creyentes (Col. 1 :24). Los sufrimientos que se hacen padecer a un 
creyente son hechos también a Cristo, puesto que ambos, el creyente y 
el Señor están vitalmente unidos en el cuerpo cuya cabeza es Él y cuyos 
miembros somos los cristianos. Por tanto, el sufrimiento de un creyente, 
miembro del cuerpo, es también sufrimiento sentido por la Cabeza que 
es Cristo. Por la identificación con el Señor, el creyente tiene capacidad 
de comunicar con los sufrimientos de Él (2 Ti. 2:12; 1 P. 4:13). En 
modo alguno Pablo se refiere a sufrimientos meritorios para salvación o 
a padecimientos vicarios para ser salvos. El sacrificio salvador fue 
perfecto, completo e irrepetible (He. 10:14). El sufrimiento por Cristo y 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 249 

Su causa continúa mientras la Iglesia sea peregrina (Ro. 8: 17; 2 Co. 
11 :24-28; 12: l O). Estos sufrimientos se manifiestan en formas diversas 
(2 Co. 11 :23-28). Participar en el sufrimiento, al que Pablo alude, 
condiciona la forma de soportarlos no desde la esfera negativa del dolor 
en sí, sino desde la bendita posición de ser testigos Suyos, revelando al 
mundo la realidad de la vida del Resucitado (Hch. 9: 15-16; 22: 15). 

crnµµop<ptsóµi::voc; -reí) 8avcho¡ mhou, Una tercera experiencia 
que se alcanza en el conocimiento de Cristo, del que el apóstol está 
tratando, es "llegar a ser semejante a Él en su muerte". En este lugar 
aparece uno de los hápax de Pablo en la Epístola, única vez que sale la 
forma verbal croµµop<ptsóµi::voc;, adoptar la forma, ser conformados a, 
en todo el Nuevo Testamento. La experiencia suprema de la 
identificación con Cristo en Su muerte (Ro. 6:5), implica estar muerto al 
pecado (Ro. 6:6). Muerte y resurrección abren el camino a una nueva 
vida (Ro. 6:4). Pablo admite en la Epístola la posibilidad de que en la 
sentencia que esperaba del juicio a que había sido sometido, resultase 
contraria y fuese condenado a muerte (2: 17). Al final de su servicio en 
la tierra, llegó a tener seguridad de que iba a ser muerto (2 Ti. 4:6). 
Pero, la identificación con la muerte de Cristo, no es tanto material en 
relación con la muerte física, aunque puede comprenderlo como 
consecuencia, sino que es experimental: "Porque si fuimos plantados 
juntamente con él en la semejanza de su muerte,así también lo seremos 
en la de su resurrección... Y si morimos con Cristo, creemos que 
también viviremos con él" (Ro. 6:5, 8), de ahí que experimentalmente 
se produzca una experiencia en relación con la muerte del Señor: 
"Llevando en el cuerpo siempre por todas partes la muerte de Jesús, 
para que también la vida de Jesús se manifieste en nuestros cuerpos" (2 
Co. 4: 1 O). La unión vital con Cristo implica que la experiencia del 
Señor se refleje en el creyente: a) Sufrir con Cristo (Ro. 8:17); b) Estar 
crucificados con Él (Ro. 6:6); c) Estar muertos con Él (2 Ti. 2: 11 ); d) 
Estar sepultados con Él (Ro. 6:4; Col. 2: 12); e) Vivificados con Él (Col. 
2:12; 3:1); f) Coherederos con Él (Ro. 8:18); g) Sentados con Él en Su 
trono (Col. 3:1; Ap. 20:4); h) Reinando con Él (2 Ti. 2:12; Ap. 20:4). 

11. Si en alguna manera llegase a la resurrección de entre los muertos. 

ii mue; Ka-rav-rtjcrw Eic; -rljv e~avácr-ramv -rljv EK 1 vi::Kpwv. 
Si de algún modo llegase a la resurrección - de entre muertos. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ei, conjunción condicional afirmativa si; 1tW<;, adverbio de algún 
modo; Ka-cav-crícrw, primera persona singular del aoristo primero de 



250 FILIPENSES III 

subjuntivo en voz activa del verbo K<l't<lV'tÚO>, llegar, aquí llegase; &ic;, 
preposición propia de acusativo a; •itv, caso acusativo femenino singular del 
artículo determinado la; t~avámaow, caso acusativo femenino singular del 
nombre común resurrección; •itv, caso acusativo femenino singular del 
artículo definido la; tK, preposición propia de genitivo de, de entre; v&Kprov, 
caso genitivo masculino plural del nombre común muertos. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 ÉK v&K'.prov, de entre muertos, lectura atestiguada en p46, A, B, D, P, 'I', 33, 
81, 104, 365, 1175, 150.5, 1739°, lat, sa, Ireneo181, Tertuliano. 

'trov v&Kprov, de los muertos, según lectura en K, L, 075, 630, 1241, 1739°, 
1881, 2464, m, bo, Jerónimo, Agustín. 

'trov ÉK V&Kprov, de los muertos, como aparece en F, G. 

ií mue; Ka-ravnícrw de; -ri¡v É~avdcr-ramv •Tiv ÉK VEKpwv. 
El párrafo concluye con una posibilidad: "Si en alguna manera llegase 
a la resurrección de entre los muertos". La culminación de la carrera 
cristiana se alcanza en la resurrección de entre los muertos. El apóstol 
hace alusión a una resurrección parcial, no es la resurrección de todos 
los muertos, sino una resurrección de entre los muertos, o si se prefiere 
mejor, una resurrección limitada y no general. No cabe duda que está 
pensando en el momento en que el Señor venga para trasladar a Su 
Iglesia (1 Ts. 4: 17). El apóstol enseña que "los muertos en Cristo 
resucitarán primero". Los cristianos esperaban el traslado de la iglesia 
en su días (1 Ts. 4: 17). En ese caso Pablo no pasaría por la experiencia 
de la resurrección, porque no habría muerto, pero sería transformado 
para recibir el cuerpo de resurrección y de gloria (1 Co. 15 :51 ). El 
apóstol creía en la inminencia del regreso del Señor para cumplir la 
promesa hecha a la Iglesia (Jn. 14:3). El apóstol Pablo enseña sobre el 
programa de resurrecciones (1 Co. 15:23-24). Por consiguiente se está 
refiriendo al segundo orden de resurrección luego de la de Cristo. Sin 
embargo, aunque esperaba ese evento en cualquier momento, también 
tenía la posibilidad, como realmente fue, de morir antes de que se 
produjese el cumplimiento de la promesa del Señor. En la cárcel donde 
estaba preso, como da a entender en la Epístola, no tenía la certeza de 
que sería liberado, pudiendo también ser ajusticiado. Lo que debe 
entenderse claramente es que Pablo no tenía duda alguna de que 
alcanzaría la resurrección de entre los muertos, caso contrario sería 
dudar de su salvación. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 251 

Su meta (3:12-14). 

12. No que lo haya alcanzado ya, ni que ya sea perfecto; sino que 
prosigo, por ver si logro asir aquello para lo cual fui también asido 
por Cristo Jesús. 

Oux on ií<h1 EA.apov ii iíori •E•EAEÍwµm1, ótwKw of; Ei Ka\ 
No que ya alcancé o ya he sido perfeccionado, pero prosigo si también 

KmaA.ápw, Écp' w Kat KU"tEAtjµcp8r¡v Ú7t0 XptcHOU ['Ir¡crou]. 
alcanzase para lo cual también fui alcanzado por Cristo Jesús. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Oux, forma escrita del adverbio de negación no, con el grafismo 
propio ante una vocal con espiritu suave o una enclítica; on, conjunción que 
iio11, adverbio ya; ~A.af3ov, primera persona singular del segundo aoristo de 
indicativo en voz activa del verbo A.aµf3civro, tener, obtener, agarrar, asir, 
apoderarse de, alcanzar, conseguir, aqui alcancé; ij, conjunción disyuntiva o; 
i¡o11, adverbio ya; 't&'t&A&íwµat, primera persona singular del perfecto de 
indicativo en voz pasiva del verbo 't&Á&1Ów, completar, cumplir, llevar a 
término, perfeccionar, llevar a la perfección, aquí he sido perfeccionado; 
ouóKw, primera persona singular del presente de indicativo en voz activa del 
verbo OtWKW, perseguir, buscar, correr tras de, proseguir, aquí prosigo; oe, 
partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con sentido 
de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; &i, conjunción condicional 
afirmativa si; Ka\, adverbio de modo también; Ka'taA.áf3c.o, primera persona 
singular del segundo aoristo de subjuntivo en voz activa del verbo 
Ka't'aA.aµJ3ávw, tener, obtener, agarrar, asir, apoderarse de, alcanzar, 
conseguir, aquí alcanzase; &cp', forma que adopta la preposición propia de 
dativo &1tí por elisión de la t final y asimilación de la 1t ante vocal o diptongo 
con aspiración, y que significa sobre, a, en, junto a, ante, con base en, 
referente a, durante, además de, de, para, por, contra; <9. caso dativo neutro 
singular del pronombre relativo lo cual, lo que; Ka\, adverbio de modo 
también; K<X't&l..:tjµcp()r¡v, primera persona singular del segundo aoristo de 
indicativo en voz pasiva del verbo K<X't'aA.aµJ3á.vw, tener, obtener, agarrar, 
asir, apoderarse de, alcanzar, conseguir, aquí fui alcanzado; Ú1to, 
preposición propia de genitivo por; Xptcr't'Ou, caso genitivo masculino 
singular del nombre propio Cristo; 'lr¡crou, caso genitivo masculino singular 
del nombre propio Jesús. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 i\ iio11 't&'t&Af:Íwµm, o ya he sido perfeccionado, lectura atestiguada en p46• 
6t Vid 2 A B 2 , N , , , 0 , K., L, P, 'P, 075, 33, 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 
1739, 1881, m, sir1', Clemente. 



252 FILIPENSES III 

Ti fíor¡ OEOtKaiwµm, o ya he sido justificado, según lectura en :p46, n·· e, ar, 
Ambrosiaster. 

Oux on Jío11 EAapov ij Jío11 'tE'tEAEÍwµm, La perfección del 
creyente no se alcanza en este tiempo, sino en la glorificación. Por esta 
razón el apóstol hace esta advertencia: "No que lo haya alcanzado ya, 
ni que sea perfecto". Para referirse a esta perfección usa el verbo 
•EAEtów, que tiene las acepciones de completar, cumplir, llevar a 
término, perfeccionar, llevar a la perfección, que equivale a alcanzar 
una meta. En el pensamiento de Pablo está, probablemente, el ejemplo 
de las competiciones de atletismo de los juegos romanos, en los que las 
carreras eran una de las competencias típicas, consistente en lograr la 
victoria ajustándose a los parámetros establecidos que regían la carrera. 

En el Nuevo Testamento se hace referencia a tres niveles de 
perfección. a) Personal, relacionada con la salvación: "Porque con una 
sola ofrenda hizo perfectos para siempre a los santificados" (He. 
1O:14). La ofrenda irrepetible y única del sacrificio de Cristo hizo 
definitiva y plenamente perfectos a todos los creyentes, en una obra 
absolutamente consumada para siempre. Este perfeccionamiento tiene 
que ver con una conciencia que no acusa de responsabilidad penal en 
cuanto a pecado (Ro. 8: 1 ), y con una posición personal que hace apto a 
todo creyente para acercarse a Dios (He. 4: 16). Esta nueva relación es la 
santificación, que aparta, separa, a los creyentes para Él. Esta acción 
divina alcanza una continuidad absoluta, como se aprecia en el texto 
citado antes: para siempre, sin ninguna interrupción, ni hiato alguno, 
con alcance perdurable, a pesar de cualquier circunstancia en la 
transitoriedad, y definitiva en la gloria sin tiempo. Todo ello pone de 
manifiesto la admirable dimensión de la obra sacerdotal de Cristo. b) 
Progresiva o relativa, relacionada con la experiencia cotidiana de la 
vida de santificación: "Así que, amados, puesto que tenemos tales 
promesas, limpiémonos de toda contaminación de carne y de espíritu, 
perfeccionando la santidad en el temor de Dios" (2 Co. 7:1). Varios 
aspectos están relacionados con el progreso de la santificación que 
conduce a la perfección. Es una determinación divina que cada creyente 
alcance la perfección, en una conformación con Cristo, para lo cual ha 
sido predestinado por Dios (Ro. 8:29). El camino a la perfección es un 
progreso no solo en la vida de santidad, sino también en el amor: "En 
esto se ha perfeccionado el amor en nosotros, para que tengamos 
confianza en el día del juicio; pues como él es, así somos nosotros en 
este mundo. En el amor no hay temor, sino que el perfecto amor echa 
fuera el temor; porque el temor lleva en sí el castigo. De donde el que 
teme, no ha sido perfeccionado en el amor" ( 1 Jn. 4: 17-18). c) Esta 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 253 

perfección progresiva va manifestando una vida conforme a querer de 
Dios: "Os saluda Epafras, el cual es uno de vosotros, siervo de Cristo, 
siempre rogando encarecidamente por vosotros en sus oraciones, para 
que estéis firmes, perfectos y completos en todo lo que Dios quiere" 
(Col. 4: 12). El camino a la madurez espiritual, la perfección que 
progresa día a día, incluye también el cumplimiento de toda buena obra: 
" ... os haga aptos en toda obra buena para que hagáis su voluntad, 
haciendo él en vosotros lo que es agradable delante de él por Jesucristo" 
(He. 13 :21 ). La perfección progresiva es una operación de la gracia en el 
ejercicio de los dones del Espíritu: "A fin de perfeccionar a los santos para 
la obra del ministerio, para la edificación del cuerpo de Cristo" (Ef. 4: 12), 
por tanto, la perfección va unida a la enseñanza de la Palabra y su 
aplicación personal. c) Definitiva, que se alcanzará en el cielo, conforme al 
propósito de Dios para la Iglesia, "a fin de presentársela a sí mismo, una 
iglesia gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante, sino 
que fuese santa y sin mancha" (Ef. 5:27). 

8twKw fü:. Aunque no había alcanzado la perfección, siempre hay 
lastres que se manifiestan de la vieja naturaleza, toma la determinación 
de progresar con toda decisión hacia la perfección, al decir sino que 
prosigo. Pablo construye una forma breve para indicarlo a modo de 
contraste con 8f;, pero, y, acompañando a la forma verbal que usa aquí 
con el presente de indicativo del verbo 8twKw, perseguir, buscar, 
correr tras de, proseguir, aquí prosigo, lo que indica una acción 
continuada. Pablo está continuando, en la prosecución de un objetivo. 
La metáfora de una carrera está presente, en la que cada creyente corre 
hacia una meta. No alcanza el premio, la victoria, la perfección durante 
el tiempo de la carrera, sólo al final de ella. No se alcanza en esta vida 
sino al término de ella (Ro. 7:14-24; Stg. 3:2; l Jn. 1:8). Sin embargo, el 
hecho de entender que la perfección, por mucho que se procure no se 
alcanzará en esta vida, no es motivo de desaliento, sino que prosigue 
adelante hasta alcanzarla en la glorificación. 

d Kat Ka-raA.d~w, f:cp' e\) Kat Kmi::A.tjµcp8r¡v úno Xptcnou [ 
'lr¡crou]. El objetivo de esta disposición de vida es claro: "por ver si 
logro aquello para lo cual fui también asido por Cristo Jesús". Pablo 
fue asido por Cristo cuando era perseguidor (Hch. 9:3-4). La mano de 
gracia se extendió y lo tomó de la situación de rebeldía y miseria 
espiritual en que se encontraba, luchando contra la Iglesia, y por tanto, 
contra Cristo. Dios puso delante de él una meta como a todo cristiano, ir 
conformándose a la imagen de Su Hijo (Ro. 8:29). La meta está en 
conocer a Cristo en plenitud y vivir Su vida, operando el Espíritu para 
llevar a cabo la predestinación divina. Antes, perseguía a Cristo, ahora 



254 FILIPENSES III 

procuraba alcanzar la plena identificación con Él ( 1 :21 ). El objetivo de 
Pablo era llegar a la posesión, asir, alcanzar, que implica la 
consecución de un premio, la obtención de un trofeo. El Señor había 
puesto una meta para él, como dijo a Ananías: "Ve, porque instrumento 
escogido me es éste, para llevar mi nombre en presencia de los gentiles, 
y de reyes, y de los hijos de Israel; porque yo le mostraré cuánto le es 
necesario padecer por mi nombre" (Hch. 9: 15-16). A esta meta dirigía 
su mirada, al cumplimiento de la misión orientaba su acción, al alcance 
del cumplimiento de lo encomendado por el Señor, para lo que él había 
sido alcanzado por Cristo Jesús. En su conversión quedó prendido por 
el Señor, que se apoderó de Él y lo hizo suyo. Esto entrañaba una 
obligación como siervo Suyo, pero, a la vez, el propósito que el 
Soberano estableció para él, le daba garantía de que alcanzaría la meta 
señalada, culminando en la perfección que ocurriría en la gloria. 

13. Hermanos, yo mismo no pretendo haberlo ya alcanzado; pero 
una cosa hago: olvidando ciertamente lo que queda atrás, y 
extendiéndome a lo que está delante. 

d ói:;A.cpoí, f.yw f.µau-c ov ou A.oyH;oµm Ka-ci:;iA.r¡cpÉvm· 'f.v óÉ, 
Hermanos, yo mismo no considero haberlo alcanzado; pero una, 
-rci µEv ónícrw f.mA.aveavóµi:;voc; wtc; OE €µnpocr8Ev 
las cosas, en verdad, detrás olvidando y las cosas por delante 
f.nEK"CEt vó µEvoc;, 

extendiéndome, 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: cioú .. cpoí, caso vocativo masculino plural del nombre común 
hermanos; f,yw, caso nominativo de Ja primera persona singular del pronombre 
personal yo; Éµuo-róv, caso acusativo masculino singular del pronombre 
reflexivo yo mismo; ou, adverbio de negación no; A.oyíl;oµm, primera 
persona singular del presente de indicativo en voz media del verbo A.oyíl;oµm, 
pensar, considerar, aquí considero; KU'tEtAT)q>Évm, perfecto de :infinitivo en 
voz activa del verbo Ka-ruA.uµf3cívro, tener, obtener, agarrar, asir, apoderarse 
de, alcanzar, conseguir, aquí haber alcanzado, haberlo alcanzado; 'Ev, 
preposición propia de dativo en; OÉ, partícula conjuntiva que hace las veces de 
conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; •a, caso acusativo neutro plural del artículo determinado los, en sentido 
de las cosas; µsv, partícula afirmativa que se coloca siempre inmediatamente 
después de la palabra expresiva de una idea que se ha de reforzar o poner en 
relación con otra idea y que, en sentido absoluto tiene oficio de adverbio de 
afirmación, como ciertamente, a la verdad; Ó7tÍcrro, adverbio de lugar detrás; 
ÉmA.uvOuvóµEvoi;, caso nominativo masculino singular del participio de 
presente en voz media del verbo emA.uvOcívoµm, olvidarse, olvidar, aquí 
olvidando; w"i<;, caso dativo neutro lural del artículo determinado los, en 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 255 

sentido de las cosas; OE, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción 
coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; 
&µ7tpocr9Ev, adverbio de lugar delante, por delante; &7tEKtEivÓµi>voi;, caso 
nominativo masculino singular del participio de presente en voz media del 
verbo &7tEKtdvoµm, extenderse, aquí extendiéndome. 

cicSEAcpoi, f.yw f.µmnóv ou A.oyi~oµm Ka:tEtAr¡cpÉvm· En el 
versículo anterior enseñó que el creyente está en un proceso de camino 
hacia la perfección. Él era apóstol, sin duda mucho más avanzado en 
este proceso que otros hermanos, sin embargo, no se presenta como 
habiendo alcanzado la perfección, ni que haya llegado a la meta del 
llamamiento celestial. En la construcción gramatical de la frase, se 
aprecia una fórmula de consideración, como si dijese: aún no me hago 
cuenta de haberlo alcanzado. El apóstol no se considera a él mismo por 
los logros espirituales que hubiera alcanzado. Podría, desde el punto de 
vista humano, estar satisfecho de los materiales, pero nunca de los 
espirituales, en cuyo terreno debe progresar. Pablo se refiere al 
perfeccionamiento a que tiende en su carrera cristiana, por tanto ruega a 
los hermanos que no le consideren como perfecto. El hombre espiritual 
se da perfecta cuenta de sus limitaciones y carencias. El religioso, 
engreído por su aparente superioridad, cree haber alcanzado una 
perfección sobre el resto de los hermanos. Será bueno mirar el ejemplo 
del apóstol para responder cuando alguien aplauda el nivel alcanzado: 
"no pretendo haberlo aún alcanzado". Esa es una expresión no de 
humildad sino de realidad, de quien piensa de sí mismo conforme a la 
medida de fe que Dios le ha dado. 

f:v OÉ, i-a µf;v. En la carrera cristiana en que está empeñado, no 
solo él sino cada uno de los creyentes, se establece una forma para 
proseguir corriendo. Deja todo cuanto hay a su alrededor para centrarse en 
una sola cosa, como si dijese: lo único que voy a hacer, es decir, solo voy a 
hacer esto. Es una resolución para toda su vida. De ahí en adelante iba a 
seguir un estilo propio en el desarrollo de la carrera cristiana. 

La determinación está planteada primero en relación con el 
pasado: olvidando ciertamente lo que queda atrás. La idea no es de 
despreciar el pasado, ni tan siquiera de no prestarle atención y mucho 
menos de no considerarlo importante, la idea es de no tener en cuenta 
las cosas ocurridas, para que no desvíen su atención. El verbo en 
presente indica una acción permanente, es decir, no iba a ocuparse en 
las cosas del pasado que impiden prestar toda la atención al presente y 
al futuro. Algunos piensan que podría tratarse de su experiencia en el 
judaísmo, que era su gloria personal antes de conocer a Cristo. Pero más 
bien debe entenderse relativo al progreso en la carrera cristiana. Esto 



256 FILIPENSES III 

sería todo lo ocurrido desde que era cristiano. Podría muy bien tratarse 
de ambas cosas; sus fracasos y problemas en la vida cristiana 
caminando hacia la madurez espiritual; sus privilegios naturales 
descritos antes (vv. 4-6). Un atleta que ve atrás mientras corre, pierde 
velocidad y generalmente fracasa en la carrera. Jesús advierte de los 
peligros que es ver atrás: "Acordaos de la mujer de Lot" (Le. 17:32). 
Aquella había visto a lo que era prioritario para ella, a lo que amaba, 
olvídándose del mandato de Dios para no hacerlo. Ver atrás incluye el 
recuerdo de problemas que se han sufrido, para mantenerlos no solo en 
la mente, de donde no se pueden borrar, sino del alma para sentirlos 
como presentes. Estos recuerdos de los fracasos, dificultades, 
inquietudes, adversidades, llenan de amargura el alma. Es necesario 
entender que el pasado no puede repararse, pero que acordarse 
continuamente de él amarga el presente y estorba el futuro. 

En relación con el futuro Pablo toma la decisión de extenderse a 
lo que está delante. Está presente la metáfora de un corredor que se 
inclina hacia delante mientras corre. Es un atleta concentrado 
mentalmente mientras aplica todas sus fuerzas a la carrera. Su 
pensamiento no está en las experiencias y dificultades pasadas en la 
competición, sino que mira a Ja meta, piensa en lo que resta y no en lo 
que ha recorrido. El objetivo suyo está en llegar a buen término y 
alcanzar el premio. 

14. Prosigo a la meta, al premio del supremo llamamiento de Dios 
en Cristo Jesús. 

Kffta <rK07tÓV ÓtWKW d~ 't'O 
Hacia meta prosigo, para el 
E>wG f:v Xptcr•<Í) ' Ir¡croG. 
de Dios en Cristo Jesús. 

Notas y análisis del texto griego. 

J3paf3Et0V ·íl~ avw KAtj<rf:W~ 't'OU 
premio del de arriba llamamiento -

Análisis: Ka't'a, preposición propia de acusativo a, hacia; crKonov, caso 
acusativo masculino singular del nombre común blanco, mira, objeto, 
propósito, meta; 8tuíKw, primera persona singular del presente de indicativo 
en voz activa del verbo OtúÍKw, perseguir, buscar, correr en pos de, proseguir, 
aquí prosigo; Eic;, preposición propia de acusativo para; TO, caso acusativo 
neutro singular del articulo determinado el; ~pa~Etov, caso acusativo neutro 
singular del nombre común premio; •Tic;, caso genitivo femenino singular del 
artículo definido declinado de la; &vw, adverbio de lugar arriba; KA:rícrEwc;, 
caso genitivo femenino singular del nombre común llamamiento; wu, caso 
genitivo masculino singular del artículo determinado el; 0Eoü, caso genitivo 
masculino singular del nombre divino declinado de Dios; f:vJ preposición propia de 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 257 

dativo en; Xptcrró,3, caso dativo masculino singular del nombre propio Cristo; ' l11crou, 
caso dativo masculino singular del nombre propio Jesús. 

Ka'ta crKonóv Ótú.ÍKw La carrera cristiana debe hacerse con la 
vista puesta en el objetivo final, de ahí que el apóstol diga "prosigo al 
blanco". Sin duda hay muchas deficiencias en el pasado, el cansancio 
lógico del esfuerzo que se hace notar en muchas ocasiones, pero, el 
estímulo para seguir corriendo es el final de la carrera. La meta 
alcanzada con éxito equivale a recibir el premio. Es una tarea que 
necesita entrega absoluta e incondicional, porque "¿ no sabéis que los 
que corren en el estadio, todos a la verdad corren, pero uno solo se 
lleva el premio? Corred de tal manera que lo obtengáis" (1 Co. 9:24). 
En el texto griego, para referirse al objetivo de la carrera, aparece el 
sustantivo crKonói;, de la misma raíz que el verbo crKonÉw, que expresa 
la idea de dirigir la mirada hacia algo, en este caso mirando al término 
de la carrera. Es lo contrario de correr como al azar, esa actitud la niega 
Pablo a sí mismo (1 Co. 9:26). La meta es Cristo, como perfección 
cristiana (Ro. 8:29). 

di; 'tO BpaBiifov •ili; avw KAtjm:>wi; 'tOU E>wu f:v Xptcr't~ 
'Iricrou. El premio por el que lucha y se extiende hacia delante, sin ver 
atrás, es el que corresponde al supremo llamamiento de arriba, es decir, 
el llamamiento celestial porque procede de Dios. El premio esperado 
por todo creyente se menciona en la Biblia en la figura de coronas que 
serán concedidas a los creyentes (l Co. 9:25; 2 Ti. 4 :8; Stg. 1:12; l P. 
5:4; Ap. 2:10). La carrera cristiana se desarrolla en la tierra, pero la 
meta está en el cielo. El llamamiento del cristiano está en relación con 
Cristo, de ahí que se lea aquí "el llamamiento de Dios que es en Cristo 
Jesús". Pablo enseña que el creyente ha sido escogido en Cristo desde 
antes de la fundación del mundo. A estos llama el Padre a salvación, por 
tanto, todo lo que tiene que ver con salvación y santificación es de 
procedencia celestial (Ef. 1 :4). El llamamiento supremo de Dios es 
hacia arriba (Col. 3: 1 ), donde posicionalmente está el creyente en 
Cristo. Este llamamiento al que Pablo califica de supremo, incluye 
todos los propósitos que Dios tenía en mente al salvar a los creyentes: 
La eterna salvación (Ro. 8: 1 ); la conformación con Cristo (Ro. 8:29); la 
condición de coherederos con Cristo y herederos de Dios (Ro. 8: 17); el 
hogar celestial (Jn. 14:1-4). Todo cuanto tiene que ver con el creyente 
ocurre y se produce en Cristo o, también si se prefiere mejor, fundado 
en los méritos de Cristo. Pablo prosigue adelante en la carrera cristiana, 
pero antes ha dicho que su posición natural es en Cristo (v. 9). Cristo es 
para el creyente camino, vida (Jn. 14:6); luz para orientación de vida 
(Jn. 8: 12); la carrera, pues, se corre en Cristo que es camino, alumbrada 



258 FILIPENSES III 

por Él. Pero, además la meta en donde se ponen los ojos del que corre, 
es también Cristo (He. 12:2). Por eso la continua reiteración que el 
apóstol hace de una de sus expresiones favoritas: en Cristo. 

La exhortación a los creyentes (3:15-21). 

15._Así que, todos los que somos perfectos, esto mismo sintamos; y si 
otra cosa sentís, esto también os lo revelará Dios. 

"Ocrot ouv TÉAEtot, wow cppovwµEv· Kat ií n É't"Épwc; cppovEtTE, 
Los que, pues, perfectos, esto sintamos; y su algo diferente sentís 
Kat wow ó 0Eo<; úµl:v d.noKaAÚ\j/Et· 
también esto - Dios os revelará. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis:"'Ocrot, caso nominativo masculino plural del pronombre relativo los 
que, quienes, cuantos; ouv, conjunción continuativa pues; 'tÉAétOt, caso 
nominativo masculino plural del adjetivo calificativo perfectos; t0ut0, caso 
acusativo neutro singular del pronombre demostrativo esto; cppovwµ1::v, 
primera persona singular del presente de subjuntivo en voz activa del verbo 
cppovÉw, pensar, sentir, en sentido de adoptar una actitud, aquí sintamos; Kat, 
conjunción copulativa y; e'(, conjunción condicional afirmativa si; -n, caso 
acusativo neutro singular del pronombre indefinido algo; É'tÉpú)I;, adverbio 
diferente, contrario, opuesto; cppovd't&, segunda persona plural del presente 
de indicativo en voz activa del verbo cppovÉw, pensar, sentir, en sentido de 
adoptar una actitud, de ahí sentís; K.at, adverbio de modo también; 'tOU'to, 
caso acusativo neutro singular del pronombre indefinido esto; 6, caso 
nominativo masculino singular del artículo determinado el; @i;oc;, caso 
nominativo masculino singular del nombre divino Dios; úµl:v, caso dativo de 
la segunda persona plural del pronombre personal declinado a vosotros, os; 
cinoKaAÚ\jJ&t, tercera persona singular del futuro de indicativo en voz activa 
del verbo <X1tOK<XAÚ1t'tW, revelar, manifestar, aquí revelará. 

"Ocro t ouv TÉAi::tat, Hay una identidad común en los creyentes 
en la que el apóstol se incluye al hablar de "todos los perfectos". 
Aparentemente esto reviste una contradicción con los versículos 
anteriores, en los que se dice que no hay perfección aquí, que nadie, ni 
el apóstol, es perfecto, que la perfección se alcanzará en el futuro (vv . 
12-13 ), pero ahora habla de creyentes que son p erf ectos. Se han dado 
distintas interpretaciones para adecuarlo con lo que antecede. Algunos 
padres de la iglesia3, entienden que es perfecto el que acepta y se da 
cuenta que no lo es. Aunque pudiera ser cierto, es necesario forzar 

3 Entre otros Crisóstomo y Agustín. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 259 

mucho el contexto para aceptar esta interpretación. Otros consideran 
que son perfectos, todos los que estando en Cristo tienen una perfección 
posicional (1 Co. 1 :30)4. También podría entenderse que perfectos son 
los que se distinguen por una inteligencia mayor de las cosas divinas. 
Una opinión más es que se puede considerar la frase como irónica, en la 
que el apóstol, mediante el empleo de este calificativo se dirige a 
quienes se consideran de esa manera, entre los que podrían estar los 
judaizantes. Todas estas opiniones son muy respetables, pero el entorno 
textual permite otra forma de entenderlo, y es que perfectos en este caso 
son los que han alcanzado la madurez espiritual. Todos los que por la 
Palabra dejan de ser niños inmaduros, pasando a ser hombres 
espirituales, que logran una mayor madurez espiritual. Si la 
espiritualidad o carnalidad son modos de vida que pueden manifestarse 
en cualquier momento y circunstancia, la madurez requiere siempre 
tiempo, estudio y experiencia en la vida cristiana. Una limitada 
asimilación de la enseñanza de la Escritura produce o mantiene al 
creyente en un infantilismo espiritual, que produce en él un 
debilitamiento espiritual y le lleva a la desorientación. El infantilismo 
produce creyentes inestables, que son fácilmente engañados y llevados 
de un lado a otro por los vientos de doctrina (Ef. 4:14). La consecuencia 
final es la de un retroceso en la capacidad de discernir las cosas y por 
tanto no se produce un pensamiento firme que traerá como resultado 
adoptar una actitud, que es lo mismo que sentir de una determinada 
manera. Los que son espiritualmente maduros tienen capacidad de 
discernimiento, para sopesar, distinguir y seleccionar aquello que 
procede de Dios y debe ser adoptado como forma de pensar. 

wuw <ppovwµEv· Los que han alcanzado madurez, tienen, por 
capacidad de comprensión un mismo sentir. Podrá haber diferentes 
opiniones, pero el sentir debe ser el mismo, caminar hacia la perfección 
mirando a la meta del supremo llamamiento de Dios. El cristiano 
maduro tiene el mismo sentir que tenía el apóstol, por eso se incluye 
entre ellos al decir sintamos esto mismo. 

Kat ií n É'tÉpwc; <ppovEt'tE, Con todo puede aún haber 
contrastes en la forma de sentir. Algunos consideran esto como una 
expresión irónica hacia quienes se consideran perfectos y no sienten lo 
mismo5. Otros consideran que los que tenían opiniones distintas estaban 
perdiendo la revelación de Dios en este asunto6 . Más bien se trata de 

4 Entre otros Geijdanus, J. J. Müller 
5 Andrés Segovia. o.e., pág. 783. 
6 J. F. Walvoord. o.e., pág. 782. 



260 FILIPENSES III 

una amplitud admirable de pensamiento de Pablo, que no impone sobre 
otros su modo de pensar. Por supuesto no se trata de que el apóstol 
decline por afecto nada que sea doctrina, simplemente, no impone su 
mismo sentir, puesto que esto corresponde a un determinado nivel de la 
madurez espiritual. 

KCxt 'tOÜ'to ó 0i>oc; úµtv cino1mA.ú1.¡1i>t· Pablo deja esto en las 
manos de Dios, ya que Jesús dijo: "escrito está en los profetas: Y serán 
todos enseñados por Dios" (Jn. 6:45). Él confía en la acción divina: 
"Para que el Dios de nuestro Señor Jesucristo, el Padre de Gloria, os 
dé espíritu de sabiduría y de revelación en el conocimiento de él" (Ef. 
l: 17). No es discrepancia sobre doctrina fundamental, sino sobre 
asuntos opinables. El Espíritu que había llevado a Pablo a tal 
comprensión, llevaría a cada creyente al mismo sentir en su momento. 

16. Pero en aquello a que hemos llegado, sigamos una misma regla, 
sintamos una misma cosa. 

nA.T¡v d e; o 8cp0cfoaµi>v , •0 mh0 cn0txdv1• 

Pero en lo que llegamos, lo mismo sintamos. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: nA.i¡v, conjunción adversativa, pero, sin embargo; Ele;, prepos1c1on 
propia de acusativo a, en; o, caso acusativo neutro singular del pronombre 
relativo lo que; É<p0cfoaµi>v, aoristo primero de indicativo en voz activa del 
verbo <p0civw, llegar; •0, caso dativo neutro singular del artículo determinado 
lo; au't0, caso dativo neutro singular del pronombre personal, el mismo, 
mismo; cr'tOtXEtv, presente de infinitivo en voz activa de] verbo crwixéw, 
pensar, conducirse de un determinado modo, sentir. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 • 0 au'tii) crtotXEtv, lo mismo sigamos, lectura atestiguada en p 16• 46, N· , A, 
B, ¡vid' 6, 33, 1739, b, co, Hilario, Agustín. 

•<P aút<P moixiiv Kavóvt 'tO aÚ'to <ppoviiv, sigamos la misma regla, sintamos lo 
mismo, según lectura en N2, K, L, P, 'P, 075, 630, 1505, 2464, ID, sir. 

nA.T¡ v d e; o 8cp0ácra µEv, -c0 mh0 cr'tOtXEtv. El creyente debe 
mantenerse en lo que ha alcanzado en cuanto a madurez espiritual. Ésta 
concuerda con el mismo sentir con todos los que han llegado a ese 
mismo nivel de madurez. Todos deben avanzar unidos en aquello que 
habían llegado a comprender, progresando hacia una identidad plena, 
aun en cosas secundarias. Un nivel de comprensión sobre la distancia de 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 261 

alcanzar la perfección, debe unir ya en el propósito irrenunciable de 
alcanzarla. En las versiones que siguen el Receptus se añade aquí 
sigamos la misma regla, pero está ausente en los mejores mss. A unidad 
de vida y de comprensión corresponde unidad de orientación y de 
proyección. En cierta medida el apóstol está diciendo que aunque no 
estamos contentos con el grado de conocimiento de las cosas divinas al 
que hemos llegado, de otro modo, no conformes ni contentos con la 
madurez espiritual que alcanzamos, unos más y otros menos, para todos 
debe haber el mismo sentir, nunca decir ya lo hemos alcanzado. Ese 
sentimiento impulsa a seguir en la carrera cristiana. 

17. Hermanos, sed imitadores de mí, y mirad a los que así se 
conducen según el ejemplo que tenéis en nosotros. 

LUµµtµl']'HXÍ µou yÍVECJ8E, aOEAcpOÍ, KUL CJK07tEl'tE woc; OÜTW 
Imitadores de mí haceos, hermanos, y mirad a los así 

ni::ptnmouv-rac; Ka8wc; i-:xi::-ri:: n5nov T¡µac;. 
que andan como tenéis ejemplo en nosotros 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Luµµtµrp:aí , caso nominativo masculino plural del nombre común 
imitadores; µou, caso genitivo de la primera persona singular del pronombre 
personal declinado de mí; yívi:;cr9E, segunda persona plural del presente de 
indicativo en voz media del verbo yívoµm, llegar a ser, hacerse, ser hecho, 
aquí haceos; ci8i:;A.cpoí, caso vocativo masculino plural del nombre común 
hermanos; Ka t , conjunción copulativa y ; crK07tEL'tE, segunda persona plural 
del presente de indicativo en voz activa del verbo mcomiw, mirar, observar, 
aquí mirad, prestad atención; -cou<;, caso acusativo masculino plural del 
artículo determinado declinado a los; oü-cw, adverbio demostrativo así; 
nepmawGv-ca<;, caso acusativo masculino plural del participio de presente en 
voz· activa del verbo 7tEpma-c€w, andar, caminar, aquí que andan; Ka9w<;, 
conjunción causal o adverbio de modo como; EXE'tE, segunda persona plural 
del presente de indicativo en voz activa del verbo exw, tener, aquí tenéis; 
-cúnov, caso acusativo masculino singular del nombre común ejemplo, 
muestra, tipo; T¡µa<;, caso acusativo de la primera persona plural del 
pronombre personal declinado en nosotros. 

I:uµµtµr¡-mí µou yívi::cr8i::, cioi::A.cpoí, Un mandamiento sigue a 
la exhortación anterior en el que se demanda que cada creyente 
reproduzca, mimetice, el comportamiento del apóstol. Pareciera que 
supone una cierta arrogancia, ya que el único perfecto digno de ser 
imitado, o mejor de ser vivido, es Cristo. Además Pablo acaba de 
decirles que no había alcanzado la perfección, y ahora les pide que 
imiten a un imperfecto. La razón del mandamiento está en consonancia 



262 FILIPENSES III 

con lo que Cristo es para Pablo: "para mí el vivir es Cristo" ( l :21 ). La 
imitación no es una demanda individual, sino colectiva, ya que el 
sustantivo cruµµtµrrrtí<;, denota una ca-imitación, esto es, una imitación 
de todos. En cierta medida, el apóstol está indicando que mantengan 
comunión con los que imitan. No es que fuese perfecto, pero su 
orientación es caminar hacia la perfección, por tanto todos harán bien en 
imitade en esta forma de pensamiento y sentimiento, porque concuerda 
con la voluntad de Dios. 

Pablo pensaba en quienes podían ser ejemplo a los demás, no sólo 
en él, sino en sus colaboradores, creyentes ejemplares en cuanto a vida 
cristiana y compromiso de servicio. Entre ellos estaba Timoteo, al que 
pensaba enviar para ministrar en la iglesia en Filipos, del que se ocupó 
antes recomendándolo a la iglesia (2: 19-24). De la misma ejemplaridad 
concurría en Epafrodito (2:25-30). 

El apóstol demanda atención hacia quienes tienen el estilo de vida 
que debía ser el de todos los creyentes en Filipos. Ellos eran modelo 
ejemplar para todos los cristianos. Imitar a Pablo y a los que él se 
conducían era imitar al Señor: "y vosotros vinisteis a ser imitadores de 
nosotros y del Señor" (1 Ts. 1 :6). En ese mismo sentido escribía a los 
corintios, diciéndoles: "Sed imitadores de mí, así como yo de Cristo" (1 
Co. 11: 1 ). Todos podemos imitar a quienes pueden decir delante del 
Señor: "para mí el vivir es Cristo" (1 :21 ). Lo que se imita no es la 
persona sino su fe: "acordaos de vuestros pastores, que os hablaron la 
palabra de Dios; considerad cual haya sido el resultado de su 
conducta, e imitad su fe" (He. 13:7). La consideración sobre la vida 
personal de Pablo y de sus colaboradores conduciría a los creyentes a 
imitar la fe de ellos. El apóstol usa un verbo del que se deriva la palaba 
castellana mimetismo, que es la propiedad que tienen algunos seres de 
asemejarse al entorno en que viven. Significa que los creyentes estamos 
llamados a imitar la fe que fue la razón de vida de aquellos que han 
manifestado ejemplaridad en la conducta. El imperativo del verbo no 
deja opción sino a la obediencia, ya que se establece a modo de 
mandamiento que exhorta a mimetizar la fe de los que tienen el 
comportamiento ejemplar de conducta viviendo a Cristo. Es necesario que no 
se trata de imitar a sus personas, ni a sus formas, sino a su fe. El entorno de la 
vida varía en el tiempo y en las circunstancias siempre cambiantes de la 
sociedad, pero la fe, permanece inalterable en el tiempo. 

Una sencilla aplicación 
versículo. Algunos viven en 
imitación de las formas, 

personal se requiere en el estudio del 
el recuerdo de los hombres y en la 
trayendo como consecuencia una 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 263 

descontextualización entre fidelidad a la Palabra y costumbres propias 
de cada tiempo. Lo más peligroso y nocivo para el desarrollo y marcha 
de una iglesia, es empeñarse a hacer las cosas generales como las hacían 
los hombres que las fundaron. Debe entenderse que el tiempo no puede 
adecuarse a la iglesia, y que tiene que ser ésta la que se adecue al 
tiempo, por supuesto, sin que se trate de actualizar la doctrina que es 
inalterable e inamovible porque procede de Dios por medio de Su 
Palabra. Los creyentes que en el pasado sirvieron de ejemplo en el 
compromiso de enseñar la vida de fe a sus hermanos, habían dejado 
ejemplo de trabajo y de entrega, en una vida de fidelidad que 
mantuvieron hasta el fin, quienes siguen ahora en el mismo camino 
tienen, junto con los ejemplos de la historia bíblica, referencias actuales 
para imitar en la carrera de la fe. 

18. Porque por ahí andan muchos, de los cuales os dije muchas 
veces, y aun ahora lo digo llorando, que son enemigos de la cruz de 
Cristo. 

noA.A.o\, yd.p m:ptna'toucnv oüc; noA.A.ciKtc; EAsyov úµt:v, 
Porque muchos andan, de los cuales muchas veces decía os 
vuv óf: Kat KA.aíwv A.f.yw, 'touc; ÉXBpouc; 'tou cnaupou 'tou 

y ahora también llorando digo, los enemigos de la cruz 
Xptcr'tou, 
de Cristo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 7toA.A.ol, caso nominativo masculino plural del adjetivo muchos; yap, 
conjunción causal porque; m::pma'touaw, tercera persona plural del presente 
de indicativo en voz activa del verbo 7tspma'tÉW, andar, aquí andan; oüc;, 
caso acusativo masculino plural del pronombre relativo declinado de los que, 
de los cuales; 7toA.A.áKtc;, reiteradamente, frecuentemente, muchas veces; 
eA.syov, primera persona singular del imperfecto de indicativo en voz activa 
del verbo A.Éyw, hablar, decir, aqui decía; úµ1v, caso dativo de la segunda 
persona plural del pronombre personal declinado a vosotros, os; vGv, 
adverbio de tiempo ahora; oe, partícula conjuntiva que hace las veces de 
conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; Kat, adverbio de modo también; KA.aíwv, caso nominativo masculino 
singular del participio de presente en voz activa del verbo KA.aíw, llorar, aquí 
llorando; Myw, primera persona singular del presente de indicativo en voz 
activa del verbo Myw, hablar, decir, aquí digo; wúc;, caso acusativo 
masculino plural del artículo determinado los; t':x9pouc;,. caso acusativo 
masculino plural del nombre común enemigos; 'tOU, caso genitivo masculino 
singular del artículo determinado declinado del; cnaupoG, caso ge1útivo 
masculino singular del nombre común cruz; wG caso genitivo masculino 



264 FILIPENSES III 

singular del artículo detenninado el; Xptc:rtou, caso genitivo masculino 
singular del nombre propio declinado de Cristo. 

noA.A.o't yap m;prnawocnv En contra posición del ejemplo que 
Pablo y sus colaboradores son para los creyentes, había un peligro que 
se cernía sobre las iglesias, del cual advierte solemnemente. El apóstol 
dice que no son pocos, sino muchos, lo que hacía más grave el peligro 
del que hablaba. Estos muchos falsos maestros se estaban introduciendo 
en las congregaciones. Con una expresión muy gráfica el apóstol dice 
que andan por ahí. Al no establecer un determinado lugar en donde 
están o a dónde se dirigen, es todavía más dificultoso estar prevenido 
contra ellos. 

oü~ 7tOAAÚKt~ EAEyov uµ\:v, De estos enemigos de la Cruz de 
Cristo y, por tanto, de la iglesia les había advertido antes. La pregunta 
es si esto se refiere a la Epístola o a la enseñanza general que había 
dado anteriormente. Al usar el verbo hablar, decir, en imperfecto de 
indicativo debe entenderse que había sido parte de la enseñanza oral del 
apóstol dada a los filipenses anteriormente. Éstos, a quienes se refiere, 
tal vez habría que buscarlos en Roma, donde algunos predicaban por 
contención, pero, el contexto próximo debiera hacerlos situar entre los 
judaizantes. Engañadores revestidos de piedad. Intérpretes perversos de 
la Escrituras. Lobos que procuraban destruir el rebaño de Dios. En 
cualquier caso no se trata de paganos, idólatras, sino de quienes 
profesaban ser hijos de Dios. 

vov 8~ Kat KAaíwv A.f.yw, Sobre ellos escribe ahora, reiterando 
la advertencia antigua, y lo hace llorando. Esto es una advertencia 
hecha con lágrimas. El corazón de Pablo se quebrantaba por el 
comportamiento de los falsos maestros. El corazón del apóstol se 
conmovía por el daño que podían causar a los creyentes. Su interés por 
la obra del Señor, su amor por los cristianos, era de tal dimensión que 
no podía por menos que emocionarse y llorar ante situaciones de peligro 
para la iglesia, como manifestaba a los corintios: "y además de otras 
cosas, lo que sobre mí se agolpa cada día, la preocupación por todas 
las iglesias" (2 Co. 11 :28). El sentimiento íntimo que conmovía al 
apóstol era debido a lo que sentía por los creyentes: "Antes fuimos 
tiernos entre vosotros, como la nodriza que cuida con ternura a sus 
propios hijos. Tan grande es nuestro afecto por vosotros, que 
hubiéramos querido entregaros no solo el evangelio de Dios, sino 
también nuestras propias vidas; porque habéis llegado a sernos muy 
queridos" (1 Ts. 2:7, 8). Su tranquilidad era saber que los cristianos, a 
pesar de los peligros y de las circunstancias adversas, se mantenían 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 265 

firmes en la fe del evangelio (1 Ts. 3:8). El llorar de Pablo, no debe 
sorprender, porque muchas veces exhortó a los creyentes con lágrimas 
(Hch. 20:31; 2 Co. 2:4). El servicio de Pablo estaba unido o vinculado a 
las lágrimas (Hch. 20: 19). Lo hacía por la acción de los falsos maestros 
que despreciaban el amor de Cristo, elemento cautivador e impulsador 
de la vida del apóstol (2 Co. 5:14-15; Gá. 6:14). Pablo lloraba sobre 
ellos como Jesús lloró sobre Jerusalén (Le. 19:41 ). 

'tüuc; f:x8pouc; 'tOU crmupou 'tOU Xptcr'tüu, De los falsos 
maestros dice que eran "enemigos de la cruz de Cristo", en lugar de 
amarla se habían convertido en enemigos de ella. Por supuesto se 
entiende que no se refiere al elemento material de madera en que el 
Señor fue crucificado, sino al sentido redentor de ella. Si son enemigos 
de la obra de la Cruz, es evidencia que los tales no podían ser cristianos, 
es decir, nunca habían sido salvos, puesto que en sus enseñanzas se 
despreciaba la justicia de Dios que se aplica al que cree en Cristo, 
imposible sin la obra de la Cruz. Como dice Hendriksen: 

"Si los amigos de la cruz son aquellos que muestran en sus vidas 
el espíritu del Calvario: la abnegación (Mt. 20:28; Le. 9:23; Ro. 15:3; 
Fil. 2:5-8); los enemigos son, entonces, aquellos que reflejan todo lo 
contrario: la intemperancia "7. 

Los enemigos de la Cruz no conocían el poder salvador del 
crucificado. Tales enemigos, consideraban despreciable la única verdad 
del evangelio que es la justificación por la fe (Ro. 5: 1 ). De estos dice: 
"Pero nosotros predicamos a Cristo crucificado; para los judíos 
tropezadero, y para los gentiles locura" (1 Co. 1 :24). El mismo 
problema, tal vez manifestado en otra dimensión, de entonces, es el de 
ahora. Hay creyentes dispuestos a atender a la enseñanza de quienes se 
autocalifican como mesiánicos, por el simple hecho de ser amantes de 
los judíos, creyendo que por eso son ya maestros perfectos en la Biblia. 
Pero todo aquel que quiera establecer los parámetros de la ley y la 
práctica de lo que ha sido cumplido, y por tanto, no tiene efecto alguno 
hoy, son enemigos de la cruz de Cristo. 

Estos a quienes se refiere, podían llamarse cristianos, pero lo eran 
solo nominalmente. Con toda probabilidad es una referencia más a los 
judaizantes, aunque pueden comprender a ambos. Gentes con apariencia 
de piedad que negaban la eficacia de ella (2 Ti. 3:5). 

7 G. Hendriksen. o.e., pág. 202. 



266 FILIPENSES III 

19. El fin de los cuales será perdición, cuyo dios es el vientre, y cuya 
gloria es su vergüenza; que sólo piensan en lo terrenal. 

wv 'tÓ 'tÉA.oc; dnwA.i::ia, wv ó 8i::óc; i¡ KotA.ía Ka't 
De los cuales el final destrucción, de los cuales el dios el vientre y 
i¡ &ó~a 8v 'tlJ aicrxúv1:1 at)'tWV, oí. 'ta 8níyi::ta q>povouv'ti::c;. 
la ~loria en la vergüenza de ellos, los en las cosas terrenales que piensan. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: wv, caso genitivo masculino plural del pronombre relativo declinado 
de los que, de los cuales; tó, caso nominativo neutro singular del artículo 
determinado lo; téA.0<;, caso nominativo neutro singular del nombre común fin, 
final, término; á.nwA.&ta, caso nominativo femenino singular del nombre 
común ruina, perdición, destrucción; wv, caso genitivo masculino plural del 
pronombre relativo declinado de los que, de los cuales; ó, caso nominativo 
masculino singular del artículo determinado el; 8&óc;, caso nominativo 
masculino singular del nombre común dios; ,;, caso nominativo femenino 
singular del artículo determinado la; KotA.ia, caso nominativo femenino 
singular del nombre común vientre; KCxt, conjunción copulativa y; T¡, caso 
nominativo femenino singular del artículo determinado la; Só<;a, caso 
nominativo femenino singular del nombre común gloria; l;v, preposición 
propia de dativo en; TQ, caso dativo femenino singular del artículo 
determinado la; aicrxúvlJ, caso dativo femenino singular del nombre común 
vergüenza, deshonor, pudor, injuria, oprobio; mhwv, caso genitivo de la 
tercera persona plural del pronombre personal declinado de ellos; oi, caso 
nominativo masculino plural del artículo determinado los; ta, caso acusativo 
neutro plural del artículo determinado los, en sentido de las cosas; &níy&ia, 
caso acusativo neutro plural del adjetivo terrenales; cppovouv't&<;, caso 
nominativo masculino plural del participio de presente en voz activa del verbo 
cppovéw,pensar, estar orientados, aquí que piensan. 

wv tó tÉA.oc; dnwA.i::ta, El apóstol precisa la condición personal 
de estos enemigos de la Cruz. Primeramente el final que espera a estos 
engañadores. El apóstol dice de ellos que no pueden esperar otro final 
que el de perdición. El sustantivo tiene más connotaciones como ruina, 
condenación. No se está refiriendo a la doctrina, sino a ellos mismos. Es 
una afirmación semejante a la del apóstol Pedro: "Pero hubo también 
falsos profetas entre el pueblo, como habrá entre vosotros falsos 
maestros, que introducirán encubiertamente herejías destructoras, y 
aun negarán al Señor que los rescató, atrayendo sobre sí mismos 
destrucción repentina ", añadiendo que "sobre los tales ya de largo 
tiempo la condenación no se tarda, y su perdición no se duerme" (2 P. 
2: 1, 3). El fin de ellos será conforme a sus obras (2 Co. 11: 15). Esa será 
la paga a su iniquidad (Ro. 6:21 ). Su destino es de perdición eterna (2 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 267 

wv ó 0i::oc; T¡ KOtAÍa. La segunda advertencia ya no es sobre 
ellos, sino sobre el dios de ellos. Pablo dice que ese dios es el vientre. El 
apóstol escribió sobre ellos, causantes de divisiones en la obra, a los 
romanos, mandándoles que se separen de ellos: "Porque tales personas 
no sirven a nuestro Señor Jesucristo, sino a sus propios vientres y con 
suaves palabras y lisonjas engañan los corazones de los ingenuos" (Ro. 
16: 18). Son servidores de ellos mismos en lugar de serlo de Dios, 
sirviendo a Cristo. La expresión de Pablo es un tanto compleja para ser 
identificativa firme. Realmente podría comprender a varios tipos de 
personas. Pudiera entenderse como para hablar de la condición egoísta 
de ellos, sin control sobre los apetitos de la carne (Ro. 8:13; 1 Co. 9:27). 
Es posible que sean personas entregadas a la glotonería, al libertinaje, 
en culto a su naturaleza sensual. Sin embargo su condición encaja 
perfectamente con la de los judaizantes. Aquellos que hacían 
distinciones entre comida y comida. Los que se aferraban a alimentos 
puros e inmundos conforme a lo que establecía la ley. Estos tenían a 
gala que nunca habían comido alimentos inmundos o comunes, 
haciendo de ello un dios personal (Col. 2: 16). Los judaizantes y los 
fariseos se jactaban del cumplimiento de la ley ceremonial hasta el 
extremo. Adoraban a la ley, pero ignoraban al Dios de la ley. Amaban 
los mandamientos pero perseguían la obra de Cristo en la persecución 
de los creyentes y en la perversión de la doctrina que Jesús había 
establecido, bien personalmente o por medio de Sus apóstoles. 

Kat T¡ Oó~a f:v 't'ÍJ aicrxúvlJ mhwv, La tercera característica 
tenía que ver con su gloria. Expresada en otra dificil frase para ser 
interpretada: "cuya gloria es su vergüenza". Todavía más compleja que 
la anterior. ¿Qué quería decir el apóstol con esto? Algunos consideran 
que se gozaban en una conducta vergonzosa y que esa era su 
satisfacción máxima, parte de su orgullo personal. Gentes degradadas en 
el aspecto moral. Pudiera ser, pero es dificil encajarlo en personas que 
pretenden arrastrar a creyentes, los que por su ética no estarían 
fácilmente dispuestos a aceptar a este tipo de personas y mucho menos a 
las prácticas perversas que podrían suponérseles. Es fácil encontrar entre los 
comentaristas referencias a la inmoralidad sexual8 . Si se tratase de esto tendría 
que aceptarse que Pablo vuelve a usar un lenguaje irónico. 

Sin embargo podría muy bien aplicarse a los judaizantes, cuya 
gloria era la marca de la circuncisión, en lugar que era vergonzoso y que 
como tal se cubría con mayor cuidado que otras partes del cuerpo. Para 



268 FILIPENSES III 

estos, la señal de la circuncisión era algo de lo que podían sentirse 
orgullosos, siendo gloriosa para ellos, porque, en su comprensión les 
vinculaba con el pueblo de la promesa, el elegido por Dios. 

oí Ta f:ní.yEta <ppovouvTE<;. Una cuarta referencia está en el 
modo de pensar, que condiciona la vida de los tales. El pensamiento 
suyo era solo lo terrenal. No solo pensaban en cosas terrenales, sino que 
su mente está arraigada a ellas y no pueden dejar de pensar en lo que es 
parte de su experiencia de vida. No han tenido un llamamiento celestial, 
o tal vez mejor, nunca aceptaron el llamamiento de Dios, de manera que 
siguen siendo terrenales, cuya sabiduría es, al no descender de lo alto, 
"terrenal, animal, diabólica" (Stg. 3: 15). Esto establece un profundo 
contraste con el que ha sido regenerado que busca las cosas de arriba, a 
donde pertenece (Col. 3: 1 ). Los que son de la carne, esto es, los que no 
han creído, se ocupan de lo que forma parte de su propia naturaleza (Ro. 
8:5). Son enemigos de la Cruz porque la intención de la carne es 
enemistad contra Dios (Ro. 8:7). Estas son algunas de las 
manifestaciones de la condición terrenal de los tales: " ... lo terrenal .. . 
fornicación, impureza, pasiones desordenadas, malos deseos y avaricia, 
que es idolatría ... también todas estas cosas: ira, enoj o, malicia, 
blasfemia, palabras deshonestas ... " (Col. 3:5, 8). También en esto 
concuerda con los judaizantes. Habían desechado los recursos 
celestiales de la gracia, y pensaban tan solo en cuestiones terrenales de 
la ley. No era necesario que practicasen los vicios degradantes y el 
pecado en sus formas más escandalosas, era suficiente que pusieran su 
gloria en conseguir la justicia que solo puede otorgar Dios por la fe, 
para establecer la suya propia. 

20. Mas nuestra ciudadanía está en los cielos, de donde también 
esperamos al Salvador, al Señor Jesucristo. 

Tiµwv yap To noA.í.Lw µa f:v oúpavo1c; únápxEt, f:~ oü Ka 't 
Porque de nosotros la ciudadanía en cielos está, del que también 
I:wTílpa a7tEKÓEXÓµE8a Kúpwv 'I11crouv XptcrTÓv, 
a Salvador esperamos ansiosos a Señor Jesucristo. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Y¡ µwv, caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre 
personal declinado de nosotros, nuestra; yap, conjunción causal porque; 'to, 
caso nominativo neutro singular del artículo determinado lo y aquí en 
castellano la; 7tOAÍ'timµa., caso nominativo neutro singular del sustantivo 
ciudadanía; f.v, preposición propia de dativo locativa en; oúpa.vo'ls, caso 
dativo masculino plural del sustantivo cielos; únápxct, tercera persona 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 269 

singular del presente indicativo en voz activa del verbo úncipxw, ser, aquí 
está; !':~, forma escrita que adopta la preposición de genitivo ÉK, delante de 
vocal y que significa de; oü, caso genitivo masculino singular del pronombre 
relativo el que; Ka.t, adverbio de modo también; kW'tfj'pa., caso acusativo 
masculino singular de nombre divino declinado a Salvador; d.ni::K8i::xóµi::8a., 
primera persona plural del presente de indicativo en voz activa del verbo 
a7tEK8ÉXoµa.t, esperar con ansia, aquí esperamos ansiosos; Kúptov, caso 
acusativo masculino singular del nombre divino declinado a Señor; 'I11cr0Gv, 
caso acusativo masculino singular del nombre propio Jesús; XptcrTÓv, caso 
acusativo masculino singular del nombre propio Cristo. 

T¡µwv y<ip -ro noA.Í'tcuµa f:v oupavotc; ónápxi::t, Con los 
falsos maestros, cuya orientación es terrenal, el creyente está orientado 
hacia el cielo. La primera manifestación de esa condición celestial es 
que "nuestra ciudadanía está en los cielos". Los romanos estaban 
orgullosos de su ciudadanía. El mismo apóstol era ciudadano romano y 
en alguna ocasión apeló a esa condición. Los filipenses también lo eran. 
Todos sentían orgullo de la ciudadanía romana. La patria del creyente es 
el cielo. Su nombre está escrito en el registro celestial del libro de la 
vida (Ap. 3:5; 13:8; 20:12; 21:27). Es más, posicionalmente están ya en 
los lugares celestiales con Cristo (Ef. 2:6). Tanto la resurrección 
espiritual como el posicionamiento celestial, se producen por 
vinculación con Cristo y unidad en Él. Por el bautismo del Espíritu 
llegan a un nuevo ser en Cristo y juntamente con Él se hallan en los 
cielos, donde se encuentran elevados ontológica y personalmente, 
unidos en Cristo y con Él. No cabe duda que se trata de una posición de 
victoria ya que la Iglesia aparece en Cristo y con Él sentada. Jesús fue 
entronizado en razón de una obra terminada y una victoria alcanzada 
(2:8-11 ). Por tanto, el creyente participa en esa victoria obtenida en 
plenitud, ocupando en Cristo una posición de victoria (Gá. 5: l ). 
Además, la vida del creyente está escondida con Cristo en Dios (Col. 
3:3). Son conciudadanos de los santos y miembros de la familia de Dios 
(Ef. 2: 19). En la tierra son extranjeros y peregrinos (He. 11 : 13; 1 P. 
2: 11 ). Viven deseando lo que esperan, una patria mejor, donde tienen el 
lugar aparejado para ellos por Dios mismo (He. 11: 16; Jn. 14: 1-4). 
Además de todo esto, cuando se dice que "nuestra ciudadanía está en 
los cielos ", entraña también el lugar donde ya están muchos de nuestros 
conciudadanos que han partido durmiendo en Cristo, para estar con Él. 
No en un sueño inconsciente, sino de una realidad de vida en la 
presencia del Señor que se experimenta y produce en el mismo 
momento de la muerte (1 :23). 

f;~ ou KCÚ crw'tf]pa d.7tEKOEXÓµe8a KÚptOV 'I11crouv 
Xptcr'tÓV, Del cielo de donde somos ciudadanos, esperamos también, el 



270 FILIPENSES III 

regreso de nuestro Señor Jesucristo. El cristiano no está esperando 
señales, como algunos enseñan, sino que está esperando al Señor. La 
Biblia nos manda esperar la gracia que se manifestará en la venida de 
nuestro Señor (1 P .1: 13 ). La promesa que ha dado a los Suyos en el 
aposento alto, tendrá fiel cumplimiento por ser palabra Suya (Jn. 14: 1-
4 ). No cabe duda que el Señor vendrá desde los cielos (Hch. 1: 11 ). Lo 
mismo que subió, de esa manera regresará para buscar a la Iglesia y 
trasJadarla para estar con Él, al lugar que le prepara. Pablo está 
pensando en el traslado o, como también se llama, el arrebatamiento de 
la Iglesia (1 Ts. 4: 13-18). La espera de ese acontecimiento es una 
espera ansiosa, como expresa el verbo usado por Pablo, y traducido de 
este modo en el interlineal más arriba. No es una espera impaciente, 
sino anhelante. Al que esperamos es al Salvador, Jesucristo. Quien 
comenzó la obra de salvación descendiendo del cielo para buscar y 
salvar a los perdidos (Le. 19: 1 O), el que voluntariamente dio Su vida en 
precio por nuestros pecados (1 P. 1: 18-20), el que recibe a todo aquel 
que cree (Jn. 6:37), el que se hace esperanza para el salvo (Col. 1 :27), 
cumplirá el propósito de salvación en la consumación final de la 
glorificación conforme al propósito eterno. 

21. El cual transformará el cuerpo de la humillación nuestra, para 
que sea semejante al cuerpo de la gloria suya, por el poder con el 
cual puede también sujetar a sí mismo todas las cosas. 

O<; µE"tacrxr¡µm:Í.m::t "tÓ crwµa "tll<; "tU7tEtVWO"EW<; 'fÍµ<Üv 
El cual transformará el cuerpo de la humillación de nosotros 
crúµµopcpov •<\> crwµan •il<; Oó~r¡<; auwu Ka"tcl •ilv EVÉpyi::tav 

conforme al cuerpo de la gloria de Él, por la fuerza 
"tOU OÚvacr9at au"tÓV Kat Ú7tO"tá~at au"t<\) "tcl 7tÚV"ta. 
del poder de él también someter a Él las cosas todas. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: oc;, caso nominativo masculino singular del pronombre relativo el 
que, el cual; µE-racrxriµa:tÍ.O"El, tercera persona singular del futuro de 
indicativo en voz activa del verbo µE-racrxriµa-rit;w, transformar, aquí 
transformará; 'tÓ, caso acusativo neutro singular del artículo determinado el; 
crwµa, caso acusativo neutro singular del nombre común cuerpo; •fic;, caso 
genitivo femenino singular del artículo determinado declinado de la; 
-ranatvwcrawc;, caso genitivo femenino singular del nombre común 
humillación; T¡µwv, caso genitivo de la primera persona plural del pronombre 
personal declinado de nosotros, nuestra; crúµµopcpov, caso acusativo neutro 
singular del adjetivo conforme; 't0, caso dativo neutro singular del artículo 
determinado declinado al; crwµan, caso dativo neutro singular del nombre 
común cuer o· 'tfic;, caso enitivo femenino singular del artículo determinado 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 271 

declinado de la; 8ó~r¡<;, caso genitivo femenino singular del nombre común 
gloria; m'rtou, casó genitivo masculino de la tercera persona singular del 
pronombre personal declinado de él; Ka'ta, preposición propia de acusativo 
por; 'tlJV, caso acusativo femenino singular del artículo determinado la; 
f:vÉpyi>iav, poder, fuerza, actividad; •ou, caso genitivo neutro singular del 
artículo determinado declinado del; OÚVacr8at, presente de infinitivo en VOZ 

media del verbo oúvaµm, poder, tener poder, ser capaz; mhov, caso 
acusativo masculino singular del pronombre personal declinado de él; Kal, 
adverbio de modo también; Ú7to'tci~m, aoristo primero de infinitivo en voz 
activa del verbo Ú7to'tácrcrw, someter; aú'tql', caso dativo masculino singular 
del pronombre personal declinado a Él; •a, caso acusativo neutro plural del 
artículo determinado los; 7táv'ta, caso acusativo neutro plural . del adjetivo 
indefinido todos, aquí como las cosas todas. 

oi; µi:mxcrx11µa'tÍCTEl 'tO crwµa •ili; 'tU1tElVWCTEWi; T¡µwv. El 
encuentro con Cristo producirá no sólo el traslado a Su presencia, sino 
la transformación de los cuerpos bien sean de los resucitados, que 
recibirán el cuerpo de resurrección y de gloria, como el de quienes estén 
vivos en ese momento. Esta es una de las enseñanzas del apóstol: "He 
aquí, os digo un misterio: No todos dormiremos; pero todos seremos 
transf ormados, en un momento, en un abrir y cerrar de ojos, a la final 
trompeta; porque se tocará la trompeta, y los muertos serán resucitados 
incorruptibles, y nosotros seremos transformados" (l Co. 15:51). Los 
creyentes recibirán el cuerpo de resurrecc1on, revestidos de 
inmortalidad. Es necesario entender que no serán algunos, sino todos los 
creyentes. El apóstol da algunas de las principales características de un 
cuerpo que dice es conforme o semejante al cuerpo del Señor 
resucitado. Las principales características de ese cuerpo, conforme a la 
enseñanza del apóstol (l Co. 15:42-44), son: a) Incorruptible (v. 42b). 
En contraste con el proceso de corrupción que sigue a la sepultura: se 
siembra en corrupción. No es que la corrupción será detenida o que el 
cuerpo será protegido de ella, sino que es un cuerpo incompatible o 
absolutamente ajeno a la corrupción (Dn. 12:3; Mt. 13:43; Ro. 2:7). b) 
Glorioso (v. 43a). Un cuerpo adaptado a la vida en el estado de 
glorificación. Se aprecia un notable contraste con la deshonra que es 
propia del cuerpo que se deteriora y muere (Col. 3:4). Las debilidades 
físicas del cuerpo mortal dejan paso a uno libre de todas ellas, a la 
semejanza del cuerpo de resurrección del Señor Jesús. c) Poderoso (v. 
43b), en contraste con la debilidad natural del cuerpo humano. Dotado 
de energía y facultades que ahora no se pueden concebir. d) Espiritual 
(v. 44). Preparado para una nueva dimensión de vida. El natural, de 
ahora, está adaptado al alma, el de resurrección al espíritu, al principio 
racional e inmortal de la naturaleza. No será un espíritu, simplemente 
será un cuerpo espiritual (Le. 24:36-43). 



272 FILIPENSES III 

cn5µµop<pov -rw crwµan •il<; Oó~11<; mhou. El apóstol da una 
referencia para conocer lo que será el cuerpo transformado de los 
creyentes, en todo semejante al del Señor cuando fue resucitado. Se va a 
cumplir en plenitud la determinación divina de ser hechos conformes a 
la imagen del Hijo de Dios (Ro. 8:29). De la manera que ahora tenemos 
la imagen del terrenal, así entonces tendremos la del celestial (1 Co. 
15:49). Cuando el Señor se manifieste recogiendo a los Suyos, seremos 
semejantes a Él (1 Jn. 3:2). 

Ka-rci -rT¡v EvEpyEtav wu 8úvacr8m auwv Ka't óno-rd~m 
mhw -rci ndv-ra. La operación transformadora de nuestros cuerpos se 
operará por el poder de Jesucristo, quien puede sujetar a Sí mismo todas 
las cosas. El poder del resucitado fue considerando antes (2 :9-11 ). En el 
nombre del Señor se doblará toda rodilla. Ángeles y hombres, salvos y 
perdidos, tendrán que reconocer que Él es el Señor. Conferida tal 
autoridad la tiene también sobre la vida y la muerte. Será esa autoridad 
que traerá a resurrección a todos los que han dormido en Él. Los salvos 
de todos los tiempos serán resucitados porque Él tiene toda autoridad. 
Ese poder omnímodo que abraza y comprende todo, es una enseñanza 
general del Nuevo Testamento (2:9-11; comp. Mt. 26:64; 28:18; Ro. 
14:9; Ef. 1:20-22; Col. 2:10). En el versículo se hace una distinción 
interesante usando dos términos diferentes para referirse al proceso: 
f:vÉpyEtav, en donde el poder se manifiesta y se expresa en la energía 
capaz de operar el proceso, todo ello proveniente de la 8úvaµm, que 
genera la energía. Es decir, el poder admirable y divino, produce todo lo 
necesario para llevar a cabo el proceso transformador del cuerpo de los 
creyentes, haciéndolos semejantes al de resurrección de Jesucristo. 

Se pueden destacar al término del comentario al capítulo, la 
insistencia que el apóstol hace en la necesidad de la lectura, meditación 
y estudio de la Palabra, como algo vital para el creyente. El 
desconocimiento produce una situación de infantilismo espiritual (He. 
5: 12), que genera inestabilidad en los niños en Cristo. Estos son 
arrastrados fácilmente por cualquier viento de doctrina que llegue a 
ellos (Ef. 4:14). Se observa que el descenso de la exposición bíblica trae 
una consecuencia: la falta de estabilidad y compromiso con la vida 
cristiana conforme a lo que Dios establece en Su Palabra. Es triste que 
se llegue a sostener que la enseñanza sistemática de la Escritura no tiene 
lugar en la sociedad actual, a la que hay que darle temas de reflexión 
cotidiana más que estudio de la Biblia. Ese sistema trae como resultado 
una generación en donde la santificación es cada vez más laxa, y los 
problemas propios del mundo han entrado, no solo en la iglesia, sino 
también en las familias y en los individuos. 



GANANCIA EN LA PÉRDIDA 273 

El pasaje hace también una advertencia sobre lo externo frente a 
lo interno. Pablo advierte sobre una piedad aparente. Incluye el aviso en 
relación con el legalismo, que exhibe una manifestación externa de 
religiosidad, pero no de realidad de vida. Jesús advirtió a los discípulos 
sobre esto cuando les dijo: "Mirad, guardaos de la levadura de los 
fariseos y de los saduceos" (Mt. 16:6). Cristianismo no es religión, sino 
relación con Cristo. No se trata de prácticas, sino de vida. No es hablar 
de Cristo, sino vivir a Cristo. 

También está presente lo que representa la gloria del cristiano, 
que es la obra y persona de Jesucristo. El espíritu y pensamiento de 
Pablo debiera ser el de cada creyente: "Pero cuantas cosas eran para 
mi ganancia, las he estimado como pérdida por amor de Cristo" (v. 7). 
Un buen resumen en la estrofa de A. R. Chenautte. 

A todas mis horas las llamo tinieblas 
Al lado de Cristo, torrente de luz, 
Mis glorias pasadas son hoy mi vergüenza 
Y entierro mi gloria al pie de la cruz. 





CAPÍTULO IV 

PASTORADO EJEMPLAR. 

Introducción. 

El apóstol está llegando al final de la Epístola, y aprovecha los 
últimos párrafos para exhortar a sus lectores en relación con los 
principios propios de la vida cristiana. Entre ellos les invita a practicar 
una vida en la experiencia y relación de la paz, tanto personal como 
colectivamente en la iglesia. El pasaje es en sí una admirable exposición 
sobre los principios de paz y armonía que deben regir la vida cristiana. 
El apóstol expresa en el párrafo su deseo personal en este sentido, que 
es también, en alguna manera, preocupación de que los creyentes en 
Filipos puedan experimentar la realidad de la paz de Dios en su 
intimidad, de modo que les conduzca a una correcta relación entre ellos, 
y les lleve a eliminar toda inquietud que pueda limitar el disfrute de la 
vida cristiana en plenitud. 

En la congregación hay, por lo menos, dos personas que están 
enfrentadas y, es posible, que su conflicto personal estuviese afectando 
a otros en su entorno, es decir, que se estuvieran formando dos grupos 
en sintonía con cada una de ellas. Aprovechando la exhortación que 
hace a las que están en enfrentamiento, se extiende en una admirable 
disertación sobre la necesidad de un mismo sentir que conduzca a la 
realidad del disfrute de la paz entre hermanos. En vista del problema 
recomienda un cuidado pastoral especial que conduzca a la recuperación 
de la concordia entre las que están enemistadas (vv. 1-4). 

No cabe duda que los tiempos en que se escribe la Epístola eran 
difíciles para los cristianos. El mismo apóstol estaba preso por causa del 
testimonio del evangelio y, en alguna medida, la persecución era algo 
que podía producirse en cualquier momento. Las cargas, siempre 
difíciles de la vida cristiana, es posible que estuviesen afligiendo a 
algunos en la congregación. Por eso el apóstol hace un llamamiento a la 
oración, como remedio para la inquietud, invitando a los creyentes a 
depositar sus cargas en el Señor descansando plenamente en Su 
provisión y cuidado. La paz de Dios se convertirá en la custodia del 
corazón y de la mente, evitando todo cuando pueda generar o conducir a 
la inquietud (vv. 5-7). 

Finalmente Pablo establece un detalle del comportamiento 
virtuoso que debe adornar la vida de cada creyente, condicionando su 



276 FILIPENSES IV 

pensamiento y produciendo las obras dignas ante los hombres, como 
consecuencia de ello. Los filipenses son llamados a seguir la enseñanza 
apostólica e imitar el ejemplo que habían tenido en él (vv. 8-9). 

El apóstol escribió la Epístola para expresar gratitud por la 
ofrenda que los hermanos en Filipos le habían enviado por medio de 
Epa,frodito. Sin embargo, uno de los temas que había estado 
considerando en los últimos párrafos era el de la experiencia de la paz 
en la vida cristiana, que vuelve a retomar, terminándolo al hablar de la 
paz personal en toda ocasión, Para ello se sitúa en su propia experiencia, 
encarcelado, sin recursos suficientes, aparentemente abandonado, pero 
con todo, la paz personal se manifiesta y no impide el disfrute del gozo, 
porque Dios le había entrenado para ser capaz de aceptar cualquiera que 
fueran las circunstancias por las que atravesara (vv. 10-13). 

Luego de esto retoma el motivo que originó la Epístola, expresar 
la gratitud por la ofrenda recibida, a la vez que se extiende en detalles 
que son una admirable enseñanza sobre la ayuda a la obra misionera y 
las bendiciones que quien ofrenda recibirá del Señor (vv. 14-19). 

Con un canto de alabanza a Dios cierra el escrito (v. 20). En un 
párrafo, posiblemente de su propia mano, como era costumbre en sus 
epístolas, envía saludos, concluyendo con la bendición (vv. 21-23). 

Para el comentario, se usará el bosquejo de análisis que se ha 
dado en la introducción, como sigue: 

V. La paz en la experiencia del cristiano (4:1-13). 

l. Paz como modo de vida en la iglesia (4:1-4). 
2. Paz en la experiencia personal (4:5-9). 
3. Paz en toda ocasión (4:10-13). 

VI. Gratitud, saludos y bendición (4:14-23). 

l. Gratitud por la ofrenda (4:14-20). 
2. Salutaciones finales ( 4:21-22). 
3. Bendición (4:23). 



PASTORADO EJEMPLAR 277 

La paz en la experiencia del cristiano (4:1-13). 

Paz como modo de vida en la iglesia (4:1-4). 

l. Así que, hermanos míos amados y deseados, gozo y corona mía, 
estad así firmes en el Señor, amados. 

"f2cr'tE, aOEA<pOÍ µou aymrr]Wt Kat f:7ttnÓ8r¡wt, xapa Kat 
Así que, hermanos de mí, amados y añorados, gozo y 
cr'tÉ<pavoc; µou, m'hwc; crníKE'tE Év KupÍú), ayanr¡wí. 

corona de mí, así estad firmes en Señor, amados. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: "flcr'tE, conjunción conclusiva por lo tanto, por lo cual, así que; 
d8i::A.qioí, caso nominativo masculino plural hermanos; d8i::A.qioí, µou, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 
mí, aquí míos; dycrnr¡'tüt, caso nominativo masculino plural del adjetivo 
amados; K<Ú, conjunción copulativa y; bnnó8r¡'t0t, caso vocativo masculino 
plural del adjetivo deseados, añorados; xapu, caso nominativo femenino 
singular gozo; Kat, conjunción copulativa y; <HÉq>avóc;, caso vocativo 
masculino singular del nombre común corona; µou, caso genitivo de la 
primera persona singular del pronombre personal declinado de mí, en 
castellano mía; ol'.hwc;, adverbio de modo de esta manera, así; O''tlÍKE'tE, 
segunda persona plural del presente imperativo en voz activa del verbo cr'ttjKw, 
pararse o estarse firme, aquí estad firmes; Év, preposición de dativo en; 
Kupíei;i, caso dativo masculino singular del nombre propio Señor; dyanr¡'tüt, 
caso vocativo masculino plural del adjetivo amados. 

"f2cr'tE, La aproximación al término de la Epístola lleva a Pablo 
a una vinculación con lo que antecede mediante la conjunción conclusiva 
así que, por lo demás, tan habitual para este uso. No se puede decir con 
cuanto de lo que antecede quiere unirlo, pudiera ser con todo el escrito 
o, por lo menos, con los dos últimos versículos del capítulo anterior, 
donde trató de la ciudadanía celestial, de la inminente manifestación del 
Señor y de la transformación de los creyentes. 

aOEA<poÍ µou . Las palabras siguientes están sorprendentemente 
llenas de afecto, más de lo que hubiera sido necesario. Nuevamente usa 
el vocativo hermanos míos, como hizo antes (3 : 1). Pablo los ama 
profunda y sinceramente porque son miembros de la misma familia 
espiritual (Ef. 2: 19). Es conducido a amar de ese modo y a considerar a 
los creyentes como hermanos, bajo el impulso del amor que el Espíritu 
Santo genera en su corazón (Ro. 5:5). El cristiano no ama por simpatía 
personal, sino por necesidad de amar, del mismo modo que amó Jesús a 



278 FILIPENSES IV 

quienes no tenían derecho alguno para ser amados. El amar a los 
hermanos es señal manifiesta del nuevo nacimiento. 

ciymtTJ'tüt. Al llamarles también amados, está usando el adjetivo 
que designa un amor desinteresado, profundo y sincero, el término más 
usado en el Nuevo Testamento para referirse al amor de Dios. Es la 
forma que usó el Padre para referirse a Su Hijo, cuando dio testimonio 
de Él (Mt. 12:18; 17:5; Mr. 1:11; 9:7; Le. 3:22). El apóstol vivía a 
Cristo ( 1 :21 ), por consiguiente amaba a los hermanos con la misma 
calidad de amor, profundo y abnegado. Lo hacía desde la identificación 
con Cristo en su amor entrañable (1 :7, 8). 

Kat smnó8ri-rot, Para Pablo no solo eran hermanos y amados, 
sino también deseados, o tal vez mejor añorados. Es uno de los hápax 
legomenon de la Epístola, única vez en todo el Nuevo Testamento en 
que aparece este adjetivo. Es una expresión de profundo anhelo por 
quienes siente nostalgia (cf. 1:8; 2:26). Cuando se ama a alguien 
sinceramente se desea también su compañía. 

xapci. Además eran para él su gozo. La alegría íntima en el 
corazón del apóstol. Eran su gozo a causa del comportamiento como 
cristianos, que manifestaban los creyentes en Filipos. A pesar de 
algunas dificultades que había en la iglesia, los cristianos eran 
consecuentes con su fe y obedientes a las instrucción del apóstol (2: 12). 
Por esa razón los alaba en varias ocasiones en esta Epístola (1:5-7, 29, 
30; 2: 12, 17; 4: 10, 14-18). Continuamente daba gracias a Dios por ellos, 
como hacía con todas las iglesias, pero en un modo especial por quienes 
eran su satisfacción a causa de una correcta vida de fe (1:3;4: 19-20). 

Kat cnÉcpavoc; µou, Les llama también corona mía. La corona 
es el reconocimiento que se da al vencedor que termina con éxito una 
carrera, o por una obra bien realizada (2: 16). Ellos eran, como también 
otros creyentes, la evidencia de su trabajo en la obra de Cristo en el 
cumplimiento de la misión encomendada, (1 Ts. 2:19). Pablo estuvo 
antes hablando del final de la carrera y de sus consecuencias (3:13-14). 
Desde esta expresión mira en la distancia la conclusión de su tiempo de 
ministerio y espera la corona de la que ellos son parte esencial. Los 
filipenses eran la causa visible del premio que esperaba, como un atleta 
que ha corrido bien la carrera propuesta, ajustándose a las normas que la 
regulaba y mostrando entrega plena en ella (1 Co. 9:24-27). 

oü-rwc; cr-rtjKE'tE f;v KupÍL\>, A estas palabras de afecto sigue la 
exhortación llamándoles a la firmeza en el Señor. Esto forma parte del 



PASTORADO EJEMPLAR 279 

carácter de la vida cristiana. El creyente debe estar firme porque la vida 
de fe lo demanda, haciendo todo en dependencia del Señor y sin dudar 
de la misión (Stg. 1 :6, 8). Además la firmeza tiene que ver con la 
demanda acerca de la doctrina recibida: "Así que, hermanos, estad 
firmes, y retened la doctrina que habéis aprendido, sea por palabra, o 
por carta" (2 Ts. 2: 19). El creyente debe también estar firme por el 
compromiso contraído con el Señor, quien también lo exige (Mt. 6:24; 
Gá. 5:1; Stg. 4:4-5). La firmeza del creyente produce gozo en el corazón 
de aquel que ha sido instrumento para alcanzarlo para Cristo (3 Jn. 4). 
Sin embargo, el secreto de la firmeza no es la disposición o la fuerza del 
creyente, sino el Señor en quien está. Se afirma en Cristo y es 
confirmado por Dios, ya que "el que nos confirma con vosotros en 
Cristo, y el que nos ungió es Dios" (2 Co. 1 :21 ). Los cristianos estamos 
puestos en un terreno de victoria en Cristo Jesús en el que debemos 
mantenemos sustentados por el poder de Dios. No se trata de vencer 
sobre algunas cosas, sino sobre todas ellas. Porque la experiencia de 
quienes vivieron en esa dimensión tienen la experiencia de que Dios 
"da mayor gracia" (Stg. 4:6). Dios no retira a los creyentes la presencia 
de los enemigos, ni las dificultades de la vida cristiana, pero les da la 
gracia para superarlos (1 Co. 10:13). La firmeza que el apóstol pide a 
los filipenses, la razón de la victoria está en el poder de Cristo, pudiendo 
estar firmes y victoriosos "por medio de Aquel que nos amó", es por 
medio de Él que recibimos cuanto sea necesario de poder para 
permanecer firmes (4:13), mientras que separados de Él nada podemos 
hacer (Jn. 15:5). Por el hecho de estar en Cristo, quien tiene poder 
supremo en cielos y tierra (2 :9-11 ), el creyente puede estar firme. 

ciyamyrní. El alma pastoral de Pablo aparece con un halo de 
afecto que mueve y envuelve su actividad como el que se conduce de la 
forma que lo hacía el Gran Pastor de las ovejas. Ama, expresa amor, 
exhorta, pero no deja de alentar nuevamente llamando otra vez a los 
creyentes en Filipos, amados. Es amor desbordante de un pastor hacia el 
rebaño de Dios que le había sido encomendado. El que tiene el don de 
pastor y ha sido llamado por Dios a ese ministerio, capacitado por el 
Espíritu Santo para desarrollarlo, ama profundamente, de manera que 
reprende con cariño, exhorta con amor, alienta con gracia. Muchas 
veces los pastores consideran a la congregación como su propiedad, 
siendo despóticos en sus exigencias, agrios en sus exhortaciones y 
dispuestos siempre a la reprensión. No debe olvidarse que la iglesia 
necesita mucho más aliento que reprensión. Este es el ejemplo de cómo 
ejecutar la labor pastoral en la iglesia. Los creyentes necesitan pautas 
seguras y doctrina firme, pero unido a ello, siempre se requiere una gran 
dosis de amor entrañable. 



280 FILIPENSES IV 

2. Ruego a Evodia y a Síntique, que sean de un mismo sentir en 
el Señor. 

Euo8íav napaKaA.w Kat LDV'tÚX,r¡v napaKaA.w 'tÓ mhó cppovE"iv 
A Evodia ruego y a Síntique ruego lo mismo sientan 
f.v Kuptú). 
en Señor. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Euo8íav, caso acusativo femenino singular del nombre 
propio declinado a Evodia; napaKaA.w, primera persona singular del 
presente indicativo en voz activa del verbo napaKaAÉw, rogar, aquí 
ruego; Kat, conjunción copulativa y; LDV'tÓX,r¡v, caso acusativo 
femenino singular del nombre propio declinado a Síntique; napaK.aA.w, 
primera persona singular del presente indicativo en voz activa del verbo 
napaK.aA.éw, rogar, pedir, aquí ruego; 'tÓ, caso acusativo neutro 
singular del artículo determinado lo; aÜ'tÓ, caso acusativo neutro 
singular del pronombre articulado mismo; cppovEtv, presente del 
infinitivo en voz activa del verbo pensar, sentir, aquí traducido que 
sientan; f.v, preposición de dativo en; Kupíú), caso dativo masculino 
singular del nombre divino Señor. 

Euo8íav napaK.aA.w Kal. LDV'túxr¡v napaK.aA.w. A pesar del 
gozo que el apóstol sentía por los creyentes en Filipos, había un 
problema que llevaba ya cierto tiempo manifestándose. Dos mujeres de 
la congregación estaban enemistadas entre sí. No tenemos otra 
referencia a ellas más que en este lugar. Debían ser dos personas 
capaces de influir en la iglesia. Eran de las primeras en la fundación de 
aquella congregación y, sin duda cooperaron en la consolidación de ella. 
No sabemos tampoco cuáles eran las diferencias entre ellas. Pero lo que 
puede percibirse es que aquellas se habían trasladado a la congregación 
y, en cierto modo, estaban produciendo una división entre los creyentes, 
que se posicionarían a favor de una o de otra, quebrantando la paz en 
alguna medida (1:9, 27; 2:1-4, 5, 14). Como mínimo la disensión era un 
mal ejemplo para la iglesia. No debe olvidarse que aquella congregación 
comenzó por un grupo de mujeres que se reunían a la orilla del río para 
la oración (Hch. 16: 14-16). Lo que había sido una bendición, se había 
convertido en un problema. Las mujeres que habían trabajado en la 
fundación, ahora traían inquietud a la congregación. Indudablemente 
ninguna de las dos estaban haciendo honor a sus nombres, ya que 
Evodia significa buen camino y Síntique quiere decir afortunada. 



PASTORADO EJEMPLAR 281 

Pablo como apóstol podía mandar a las dos para que se 
reconciliasen, cuando menos, para que dejasen el enfrentamiento en la 
iglesia, pero el corazón pastoral de Pablo sale nuevamente en el 
versículo, al rogar en lugar de mandar. La construcción gramatical es 
muy equilibrada al usar dos veces el mismo verbo posponiéndolo a cada 
uno de los dos nombres, como se lee: A Evadía ruego, y a Síntique 
ruego. Es un nuevo ejemplo de cómo pastoralmente debe afrontarse un 
problema en la iglesia, como actuar sin imposición. El apóstol no 
manda, simplemente suplica. Hay muchos creyentes con problemas que 
no han sido resueltos por un desdichado ejercicio de autoridad, carente 
de gracia y afecto. 

'to mho cppové'iv ~v KupÍú;>. Sin duda el problema entre ambas 
había sido tratado por el liderazgo de la iglesia. Pero la solución no 
estaba en que cada una de ellas cediese de su convicción personal sobre 
el motivo del desencuentro, cosa que se hace muchas veces 
enormemente difícil. Simplemente era preciso que ambas sintiesen lo 
mismo en el Señor. Nótese que el apóstol no les pide que se reconcilien 
porque eso exigía a cada una dar un paso hacia la otra. El amor por la 
obra y el compromiso en el servicio no sirven, en ocasiones, para la 
reconciliación de enemistades entre hermanos. El hermano ofendido y 
las contiendas entre ellos son difíciles de solucionar ya que "El 
hermano ofendido es más tenaz que una ciudad fuerte, y las contiendas 
de los hermanos son como cerrojos de alcázar" (Pr. 18: 19). Sin duda el 
ejemplo que ellas estaban dando era contrario al testimonio cristiano y, 
como se dijo antes, podía afectar la paz congregacional. Un 
comportamiento semejante daba lugar a una reprensión solemne, que de 
no ser obedecida podría terminar en una disciplina que las privase de la 
comunión en la iglesia. Es probable que los líderes hubiesen utilizado 
todos los recursos de que disponían para arreglar la dificultad entre 
ellas, sin resultado, y es posible también que consultasen al apóstol. No 
importa lo que se hubiera hecho, sin embargo, el apóstol va a dar la 
solución al problema de un modo sencillo y sabio, sin reprensiones, ni 
disciplinas, solo que cada una de ellas permitiesen que el Espíritu Santo 
controlase sus vidas y les llevase a sentir como Cristo. Es una 
exhortación reiterada en la Epístola (2:2, 5; 3:15, 16). Las diferencias 
entre hermanos, las tensiones, la falta de comunión es consecuencia de 
lo que la carne produce en sus obras (Gá. 5:20). En Cristo, el poder de 
la carne concluye (Gá. 5:24). El secreto de una vida en armonía, 
consiste en permitir la obra del Espíritu, ya que une primeramente al 
creyente con Cristo (l Co. 12:13), también reproduce el carácter del 
Señor en el cristiano, conformándolo a Él (Ro. 8:29; Gá. 5:22-24). La 
vinculación con Cristo, obra del Espíritu, da victoria sobre la carne Y 



282 FILIPENSES IV 

sus pasiones (Gá. 5:16-17). Cuando alguien dice vivir a Cristo (1:21), 
debe sentir como Él, sintonizando plenamente con Su mentalidad ( 1 Co. 
2: 16). El secreto del apóstol era sencillo de aplicar y produciría el efecto 
de resolver el problema, si aquellas dos mujeres estaban dispuestas a 
entregar sus vidas al control del Espíritu de Cristo. 

3. Asimismo te ruego también a ti, compañero fiel, que ayudes a 
éstas que combatieron juntamente conmigo en el evangelio, con 
Clemente también y los demás colaboradores míos, cuyos nombres 
están en el libro de la vida. 

val. Épw•w Kat crÉ, yvtjcrtE crú¿;uyE, cruA.A.aµpávou aÜ'tat~, 
Sí, pido también a ti, genuino compañero, ayuda las 
a'ínvE~ Év •0 EÜayyEAÍú,l cruvtj8A.ricrav µot µE•a Kat KA.tjµEvw~ 
las cuales en el evangelio lucharon conmigo y con Clemente 
Kal. •wv A.otnwv cruvEpywv µou, wv •a óvóµa•a f:v 
y los demás colaboradores de mí, de los que los nombres en 

PíPA.ú,l ¿;wrk 
libro de vida. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Na.'t, partícula o adverbio de afirmación sí; ÉpúmÚ, primera persona 
singular del presente indicativo en voz activa del verbo ÉpúYtáw, preguntar, 

edir, aquí pido; Ka.\, adverbio de afirmación aun, también; cr&, caso acusativo 
de la segunda persona singular del pronombre personal declinado a ti; yvfÍcrtE, 
caso vocativo masculino singular del adjetivo genuino, auténtico; crúl;uye, 
caso vocativo masculino singular del adjetivo compañero; cruA.A.a.µ¡3ávou, 
segunda persona singular del presente de indicativo en voz media del verbo 
cruA.A.a.µ¡3ávw, en voz media ayudar, aquí ayuda; mha.1c;, caso dativo 
femenino plural del pronombre personal declinado a ellas, las; a'ínvi;c;, caso 
nominativo femenino plural del pronombre relativo las que, las cuales; f:v, 
preposición propia de dativo en; •<\), caso dativo neutro singular del artículo 
determinado el; euayyEAÍC\), caso dativo neutro singular del nombre común 
evangelio; cruvrí0A.r¡crav, tercera persona plural del aoristo primero de 
indicativo en voz activa del verbo cruva.0A.&w, unirse en la lucha, luchar con, 
aquí lucharon con; µot, caso dativo de la primera persona singular del 
pronombre personal yo, mi, aquí conmigo; µe•a, preposición propia de 

enitivo con; Ka.\, conjuncjón copulativa y; KAtjµevwc;, caso genitivo 
asculino singular del nombre propio Clemente; Ka.\, conjunción copulativa y; 

wv, caso genitivo masculino plural del artículo determinado los; A.ot7tWV, 
caso genitivo masculino plural del adjetivo demás, restantes, otros; cruvi;pywv, 
caso genitivo masculino plural del nombre común colaboradores; µou, caso 
genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado de 

í; Jiv, caso genitivo masculino plural del pronombre relativo declinado de 
los que, de los cuales; -ra, caso nominativo neutro plural del artículo 

eterminad l s· ovó1±a caso nominativo neutro lural del nombre común 



PASTORADO EJEMPLAR 283 

nombres; f:.v, preposición propia de dativo en; ~í~A-4> , caso dativo femenino 
singular del nombre común libro; l;wfí<;, caso genitivo femenino singular del 
nombre común declinado de vida. 

val. Eportw Kat crÉ, yvrímE crúsuyE, Un nuevo ruego del 
apóstol, en esta ocasión a uno de los líderes de la iglesia en Filipos, a 
quien llama compañero genuino, o como traduce RV, compañero fiel. 
El verbo que usa aquí es distinto al que utilizó antes para las dos 
hermanas discrepantes entre sí. En esta ocasión Epwi-áw, equivale a 
preguntar y también pedir. No es un ruego sino una petición personal. 
Antes había descendido al lado de ellas, que es una de las ideas que 
expresaba el verbo, con todo su afecto, para alentarlas, amonestarlas y 
llamarlas a un cambio de conducta. Ahora sólo formula una petición. 
No está claro a quien se dirige Pablo, pero, sin duda, tenía que ser uno 
de los hombres reconocidos en la iglesia. Sorprende que mencionando 
nombres de otros, no use aquí el de la persona a quien se dirige. Pero, el 
adjetivo crusuyoc;, podía ser el nombre propio de esta persona que en 
castellano sería Sícigo, esta es la opinión de algunos eruditos 1• De este 
modo la frase sería: Te pido, fiel Sícigo. Con todo no deja de ser una 
especulación sin fundamento cierto. Incluso podría tratarse de otro 
colaborador directo como podría ser Epafrodito, el portador de la carta, 
al que Pablo encomendaba la labor de actuar en el problema y, en 
alguna medida, la Epístola servía para que la iglesia conociese lo que le 
había sido mandado por el apóstoi2. En esta misma situación o, 
posiblemente mejor, estaría Timoteo, a quien Pablo va a enviar a Filipos 
en cuanto conozca cómo van sus cosas (2:19 s.). 

La palabra crúsuyE, compañero, tiene en el griego la connotación 
de unido por un yugo, esto en el pensamiento semita, propio de quien 
escribía, expresaba la idea de tirar juntos en una misma dirección, en 
este caso buscando juntos el bien de las dos mujeres discrepantes. 

El calificativo yvtjcrioc;, traducido por genuino, significa también 
verdadero, o incluso fiel. Así se confirma en otros lugares en que ocurre 
la misma palabra (cf. 1 Ti. 1:2: Tit. 1:4). Sin duda habría otros que 
podían considerarse como compañeros del apóstol, pero este era además 
un verdadero compañero. El término castellano tiene una interesante 
etimología, probablemente deriva del latín com, que habla de compañía 
en algo, y panis que equivale a pan, por tanto compañero es el que 

1 Entre ellos J. J. Muller, en The Epístles of the Philippians and to Philemon, 
r ág. 138. 

Entre otros Lightfoot, Zahn, M. Victorino, etc. 



284 FILIPENSES IV 

come o comparte del mismo pan. En general se trataba de alguien que 
formaba parte del círculo próximo a Pablo. 

cruA,A,aµ~ávou mha1~, La misión que le encomienda es "que 
ayudes a estas", literalmente ayúdalas. El ruego expresa la idea de 
tomar por su cuenta, para conducirlas con amor en el camino de la 
reconciliación. Esto demandaba una labor pastoral individualizada con 
cada una de ellas. Es necesario observar que otra vez evita el camino de 
la reprensión aunque la mereciesen, para escoger el de amor que 
restaura. El verdadero pastor en la iglesia no es aquel que tiene 
capacidad para reprender, sino aquel que es capaz de restaurar (Gá. 6: 1 ). 
El legalista está presto siempre a buscar las faltas ajenas para castigar al 
que las comete, pero no se ocupa de ayudar en el retomo al camino 
correcto. Reprender y abandonar es la forma natural para diezmar y 
espantar al rebaño, la senda inevitable para la desbandada de hermanos 
en una congregación. Hay cientos de personas que se han apartado de 
congregarse porque no han tenido un brazo restaurador que los tomase y 
recuperase cuando cayeron. Pablo llama a este a quien le encomienda 
una labor de ayuda, para que se pusiera al lado de cada una de ellas 
compartiendo con amor y haciendo que levantasen sus ojos a Cristo, 
como ejemplo, y sintiesen en su intimidad el sentir de Jesús. Requiere 
esta labor dedicar tiempo a la oración intercediendo por ellas, al tiempo 
que el corazón conmovido por la situación de ambas se manifestase con 
lágrimas cada vez que tuviese que llamarlas a un cambio de forma de 
vida. Esta labor de oración y lágrimas forma parte continuada de la vida 
pastoral. El apóstol lo hizo patente en Éfeso durante la larga estancia en 
la ciudad, como les recuerda a los ancianos de aquella iglesia en la 
despedida en Mileto (Hch. 20:31). El cierre de la Epístola contiene 
importantes lecciones para el ejercicio del pastorado en la iglesia. 

a'ínw:~ f:v n\l i>Üayyi>Aíw a'ínvi>~ f:v •0 i>Üayyi>AÍ(J). Además 
del afecto entrañable que corresponde a la relación entre hermanos, 
había otra razón para ayudar a las dos hermanas enemistadas. Aquellas 
dos mujeres habían luchado juntamente con Pablo en el evangelio, es 
decir, trabajaron en la evangelización de Filipos, cuando comenzó a 
establecerse la iglesia. Es posible que la iglesia no hubiese reconocido 
el lugar de la mujer en la congregación. Pablo, en cambio, reconoce la 
participación de estas mujeres al mismo nivel que otros colaboradores 
varones, cuyos nombres cita. El verbo traducido por combatir, seña a lo 
que se ha referido al principio de la Epístola, cuando escribe sobre el 
conflicto que hay en él, prisionero y juzgado por causa de la fidelidad al 
evangelio ( 1 :30). 



PASTORADO EJEMPLAR 285 

cruvtj8/..:r1cmv µot µE-ra Kat KA-tjµEvw<; Kat -rwv Aot7twv 
cruvEpywv µou, No habían sido personas de segundo nivel en el 
establecimiento de la iglesia, sino que compartían trabajo y lugar con 
otros colaboradores de Pablo, entre los que cita a Clemente. De modo 
que todos, incluidas aquellas mujeres, estuvieron trabajando 
denodadamente en la evangelización y consolidación de la iglesia. Los 
creyentes en Filipos conocían bien el trabajo hecho por Clemente, pero 
Pablo dice que también fue el de Evodia y Síntique. La marginación de 
las mujeres en el ministerio de la iglesia, salvo el ejercicio de autoridad, 
era natural en los tiempos de Pablo. La oración conjunta fue la 
experiencia del grupo de creyentes mientras esperaban el cumplimiento 
de la promesa de Jesús sobre la venida del Espíritu Santo, "Todos estos, 
perseveraban unánimes en oración y ruego, con las mujeres, y con 
María la madre de Jesús, y con sus hermanos" (Hch. 1: 14 ). Es 
interesante apreciar la importancia que el texto da a la presencia de las 
mujeres. Es necesario recordar que durante el ministerio de Jesús, 
fueron las mujeres las que sostenían financieramente las necesidades del 
grupo de los discípulos con el Señor (Le. 8:2-3). Las mujeres habían 
seguido a Jesús desde Galilea en su última visita a Jerusalén, 
permanecieron junto al Crucificado, en el entorno de la cruz (Le. 23:49; 
Jn. 19:25). El primer mensaje sobre la resurrección, no fue asunto 
encomendado a hombres, sino a mujeres, a pesar de que el entorno 
social no aceptaban al testimonio hecho sólo por mujeres (Le. 24:9-1 O). 
Algo cambia radicalmente en la iglesia, en relación con las mujeres. 
Estas habían sido consideradas como personas de segundo nivel, en la 
sociedad greco-romana también entre los mismos judíos. Las mujeres 
van a tener un destacado papel en la obra misionera en la iglesia 
primitiva. Nadie puede ignorar que en Corinto las mujeres oraban en la 
reunión pública de la iglesia y que no sólo oraban, sino que también 
profetizaban (1 Co. 11 :5), siendo corregido no el hecho en sí, sino la 
forma incorrecta de hacerlo. El término profecía en la Carta a los 
Corintios, debe entenderse como quien "habla a los hombres para 
edificación, exhortación y consolación" (1 Co. 14:3). Fue una mujer la 
que junto con su esposo enseñó correctamente la doctrina a Apolos 
(Hch. 18:26). Hay mujeres ejerciendo el diaconado en las iglesias (Ro. 
16: 1 ). Pablo hace referencia aquí a Evodia y Síntique como 
colaboradoras suyas al igual que Clemente y otros, que trabajaron en 
equipo para el establecimiento de la iglesia. 

Jlv ni ovóµma f:v ¡3í¡3Aú,l swljc;. Un vínculo común a todos 
ellos es que sus nombres están en el libro de la vida. Es el título que se 
da al registro divino de los que son salvos. Este título aparece ya en el 
Antiguo Testamento, refiriéndose al censo que correspondía al pueblo 



286 FILIPENSES IV 

de Israel, titular de las bendiciones de Dios (Ex. 32:32). También aparee 
en el mismo entorno, para referirse en forma metafórica a un libro, que 
está en la presencia de Dios en el cual están escritos los nombres de los 
justos (Sal. 69:28). Era el registro que daba opción para participar en las 
bendiciones mesiánicas para el pueblo de Dios (Is. 4:3). En el Nuevo 
Testamento el concepto libro de la vida, tiene que ver, simbólicamente 
con el registro de quienes, habiendo creído en Cristo son eternamente 
salvos (4:3; Ap. 3:5; 13:8; 17:8; 20:14; 21:27). Por tanto, en el contexto 
del pasaje se trata de quienes eran realmente salvos y no de quienes 
tenían una mera apariencia de piedad; no es el registro de los 
profesantes, sino de los regenerados; no es el padrón de los 
convencidos, sino de los convertidos a Cristo. El Señor conoce como 
Suyos, a los escritos en el libro de la vida (Jn. 1O:14, 27, 28; 2 Ti. 2: 19). 
Al ser el libro de la vida en relación con Dios, están registrados quienes 
tienen vida eterna, por tanto no pueden perderla y ser borrados del libro 
(Jn. 10:28; Ap. 3: 15). Es, finalmente, garantía de gloria para aquellos 
cuyos nombres están en él (Ap. 21 :27). Al citar a Evodia, Síntique y los 
demás colaboradores de Pablo de esta manera, está hablando de 
creyentes verdaderos, nacidos de nuevo. 

4. Regocijaos en el Señor siempre. Otra vez digo: ¡Regocijaos! 

Xaípi:m:; Év KopÍú) 7tÚV'tO"CE" ndA.tv Épw, xaípE"CE. 
Regocijaos en Señor siempre. Otra vez diré: ¡Regocijaos! 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Xaipen:, segunda persona plural del presente de imperativo en voz 
activa del verbo xaípw, gozarse, alegrarse, regocijarse, aquí regocijaos; &v, 
preposición propia de dativo en; KupÍO), caso dativo masculino singular del 
nombre divino Señor; 7tclvwn:, adverbio de tiempo siempre; 7tCÍAtv, adverbio 
de modo nuevamente, otra vez; spw, primera persona singular del futuro de 
indicativo en voz activa del verbo A.Éyw, hablar, decir, aquí diré; xaípE'tE, 
segunda persona plural del presente de imperativo en voz activa del verbo 
xaípw, gozarse, alegrarse, regocijarse, aquí regocijaos. 

XaipE"tE Év KopÍú) ndvwt"E' La situación de la iglesia, con la 
confrontación interior entre Evodia y Síntique, podría tener entristecidos 
a algunos, sino a todos. A cualquier situación de desánimo debe 
responderse con la experiencia del gozo en el Señor. El apóstol 
establece un mandamiento, que al expresarlo en presente de imperativo 
exige considerarlo como algo continuado, como si dijese: gozaos 
continuamente en el Señor. Ya se ha considerado antes algo acerca del 
gozo (3: 1 ), remitiendo al lector a ese pasaje. Simplemente añadir aquí 



PASTORADO EJEMPLAR 287 

que el gozo es la consecuencia del libre obrar del Espíritu en el corazón 
cristiano, es decir, la alegría íntima del corazón. El gozo se manifestó en 
los discípulos de Jesús a causa de las obras admirables que Él hacía. La 
presencia de Cristo aplicada a la vida por el Espíritu Santo, produce Su 
gozo, que el mundo no puede dar (Jn. 14:27;16:33). El gozo que se hace 
experiencia en el creyente es el mismo gozo que sentía Jesús, por eso, lo 
que se manifiesta por la acción del Espíritu es Su gozo en el cristiano 
(Jn. 15: 11 ). Este se manifiesta en cualquier circunstancia o situación 
externa. El mundo no puede aceptar que los creyentes no sean suyos y 
estén bajo su control, amenazándolos con odio y persecución (Jn. 15: 19; 
16:2). Sin embargo el gozo no disminuye en el conflicto porque Jesús 
ha vencido al mundo (Jn. 16:33; 1 Jn. 5:4), de modo que hay gozo 
porque nada puede hacer ya el mundo con quienes no sólo no son de él, 
sino que lo han vencido en Cristo. Así que el gozo de la condición 
cristiana sólo se puede poseer en paradójica alternancia con la tristeza, 
la tribulación y la inquietud, porque es ahí cuando el gozo demuestra 
toda la intensidad y la fuerza. La alegría por la salvación permanece en 
tensión con la tribulación, de manera que en medio de situaciones que el 
hombre considera como desalentadoras e incluso escarnecedoras, está el 
consuelo divino en la tribulación, descansando en el Dios del gozo y de 
la bendición. Pablo exhorta a los creyentes a permitir que el Espíritu 
produzca el gozo de Cristo en cada uno, de manera que establece el gozo y 
el regocijo en Cristo como un mandamiento que se proyecta 
continuamente. Gozo en cualquier circunstancia, que es posible incluso 
cuando el cristiano se enfrenta a la prisión o a la muerte (2: 17). El gozo es 
exultante pero siempre se trata de un gozo santo, porque es en el Señor. 

náA.tv i:pw, xaípE-cE. El mandamiento es reiterado en el mismo 
versículo, llama al gozo y dice que Jo dirá siempre otra vez os diré. Hay 
razones suficientes para expresar el regocijo. En la Epístola, el apóstol 
da muchas razones para gozarse. La salvación y la vida victoriosa ( 1: 19-
20); el Salvador y Su obra (2:5-11 ); la ciudadanía y esperanza cristianas 
(3 :20-21 ); el poder divino para suplir cualquier necesidad en la vida del 
creyente ( 4: 19-20); la comunión con Jos hermanos; la comunión 
permanente con el Señor. 



288 FILIPENSES IV 

Paz en la experiencia personal (4:5-9). 

5. Vuestra gentileza sea conocida de todos los hombres. El Señor 
está cerca. 

-ro 8mEtKf:<; úµwv yvwcr8tj-rw néfoi v civ8pwnoi<;. ó Kúpio<; 
La benevolencia de vosotros sea conocido a todos hombres. El Señor 
8yyú<;. 
cerca. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: TO, caso nominativo neutro singular del artículo determinado el; 
f;mi>tKE:c;, caso nominativo neutro singular del adjetivo amable, gentil, 
benevolente, cons~derado; óµwv, caso genitivo de la segunda persona plural 
del pronombre personal declinado de vosotros; yvwcr9rí•w, tercera persona 
singular del aoristo primero de imperativo en voz pasiva del verbo yivrocrKw, 
conocer, saber, entender, aquí sea conocida; micriv, caso dativo masculino 
plural del adjetivo indefinido a todos; av9pwno1c;, caso dativo masculino 
plural del nombre común hombres; ó, caso nominativo masculino singular del 
artículo determinado el; Kúpioc;, caso nominativo masculino singular del 
nombre divino Señor; f;yyúc;, adverbio de tiempo cerca. 

-ro E7tlEtÚ<; úµwv yvwcr8tj-rw nacrtv civ8pwnoi<;. Pablo se 
refiere ahora a la forma peculiar del carácter cristiano. En medio de los 
hombres el cristiano brilla con la luz de Dios en Él. Cristo está dando 
dimensión de vida al ir siendo conformado en él por la obra del Espíritu 
Santo, de manera que el carácter de Jesús se debe manifestar en el 
cristiano. Esta forma de vida debe ser conocida a todos los hombres que 
se relacionan con el cristiano. El apóstol hace referencia a la gentileza o 
benevolencia de ese carácter. El adjetivo EmEtKtj<;, tiene un amplio 
significado en general justo, de proporciones mesuradas, suficiente, 
decoroso, conveniente, razonable, dotado de calidades, equitativo, 
dulce, indulgente, afable, bueno. Es necesario considerar todas estas 
características para tener en mente lo que el apóstol está demandando 
aquí. Esta palabra se traduce en otros lugares del Nuevo Testamento por 
equidad (Hch. 24:4). Es la condición de quienes no exigen demasiado en sus 
derechos personales. El espíritu que anima a quien está dispuesto a sufrir la 
injusticia cometida contra él (1 Co. 6:7). Se refiere a un creyente de buen 
carácter (1 P. 2: 18), a gente amable (l Ti. 3:3; Tit. 3:2; Stg. 3: 17). Es un 
contraste marcado con el discutidor o generador de contiendas. 

El testimonio alcanza a todos, no solo debe haber amabilidad y 
condescendencia para con los hermanos, sino con todas las personas. De 
esa manera el creyente refleja ante el mundo el carácter comprensivo y 



PASTORADO EJEMPLAR 289 

compasivo del Señor. Pocas palabras necesita para complementar el 
mensaje sobre quien era Jesús, si la vida personal revela lo que Él fue, 
que pasó por la vida haciendo bienes (Hch. 10:38). Es el mensaje que 
podría llamarse del evangelio silencioso, que con la conducta personal 
del cristiano algunos son alcanzador para Cristo (1 P. 3 : 1 ). 

ó KÚpwc; tyyúc;. El versículo concluye con una frase un tanto 
extraña, por la difícil vinculación con lo que antecede. Pudiera ser un 
caso de asíndeton, propio de la exhortación. Si se vincula con lo que 
antecede, la idea es: vuestra gentileza sea conocida de todos los 
hombres, pues el Señor viene. En este caso se trataría de una parénesis 
escatológica y la idea de Pablo estaría centrada en la proximidad, está 
cerca, en sentido de inminencia del regreso de Jesús a buscar a los 
suyos. Esto se trató antes (3 :20). Sería una expresión semejante a la 
aramea Marana-tha (1 Co. 16:22). La advertencia descansaría en el 
hecho de la comparecencia de los cristianos ante el tribunal de Cristo 
para rendir cuenta de su modo de v ida (2 Co. 5: 1 O; Ro. 14: 1 O; 1 Co. 
3: 12-15). Quien espera el retomo de Cristo vive piadosamente, que se 
manifiesta en un estilo de vida concordante (2 P. 3: 11-13). 

Sin embargo, bien pudiera unirse al versículo siguiente, donde la 
proximidad no sería en sentido escatológico, sino soteriológico. En este 
caso debería entenderse así: como el Señor está cerca de cada uno no 
cabe la inquietud, sino la oración. Esta forma estaría en consonancia 
con verdades del Antiguo Testamento, que tan presente estaba en el 
pensamiento de Pablo, como ocurre cuando el salmista afirma que el 
Señor está cerca de los que le invocan (Sal. 145: 18). Por consiguiente el 
Señor está cerca de aquellos que ahora le invoca de forma real. 

6. Por nada estéis afanosos, sino sean conocidas vuestras peticiones 
delante de Dios en toda oración y ruego, con acción de gracias. 

µ11fü:v µi::ptµvan:, áA.A. ' t v nav-rl •iJ npocrwxiJ Kal •iJ ói::tjcri::t 
Nada os inquiete smo en todo la oración y la petición 

µi::•a i::uxaptcr•íac; •a ahtjµma úµwv yvwptsÉcr0w 
con acción de gracias las demandas de vosotros sean dadas a conocer 

npóc; •Óv 0i::óv. 
a Dios. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: µ118ev, caso acusativo neutro singular del pronombre indefinido 
nada, ninguna cosa; µepiµva't'E, segunda persona plural del presente de 
im erativo en voz activa del verbo 1J;E~t¡ . .1y dw, estar preocu.J?..CldO, inquieto, 



290 FILIPENSES IV 

preocuparse, buscar con cuidado, aquí os inquiete; ci.A.A.', forma escrita ante 
vocal de la conjunción adversativa ci.A.A.á que significa pero, sino; ev, 
preposición propia de dativo en; 7tcxvtt, caso dativo neutro singular del 
adjetivo indefinido todo; tf.í, caso dativo femenino singular del artículo 
determinado la; 7tpocrwxf.í, caso dativo femenino singular del nombre común 
oración; KCXt, conjunción copulativa y; •f.í, caso dativo femenino singular del 
artículo determinado la; 8stjcr&t, caso dativo femenino singular del nombre 
común petición; µ&ta, preposición propia de acusativo con; suxcxptcrtícxc;, 
caso acusativo, acción de gracias; ta, caso nominativo neutro plural del 
artículo determinado los; a.ittjµcx'tcx, caso nominativo neutro plural del 
nombre común peticiones, demandas; úµwv, caso genitivo de la segunda 
persona plural del pronombre personal declinado de vosotros; yvwptl;&crew, 
tercera persona singular del presente de imperativo en voz pasiva del verbo 
yvopíl;w, dar a conocer, revelar, saber, aquí sean dadas a conocer; 7tpóc;, 
preposición propia de acusativo a; 'tÓv, caso acusativo masculino singular del 
artículo determinado el; 0sóv, caso acusativo masculino singular del nombre 
divino Dios. 

µr¡fü:v µ&ptµvii'tE, Un nuevo mandamiento para los lectores que 
tiene que ver con la ansiedad personal. Nada debe producir inquietudes 
al cristiano, porque el Señor está cerca. Así interpreta el mandamiento 
A. Segovia: "Dejad las ansiedades inútiles que son obstáculo al gozo y 
distintivo del hombre apocado "3• El Señor enseñó esta verdad y 
estableció el mismo mandamiento en el llamado Sermón del Monte (Mt. 
6:25-28, 34). Lo mismo que el Señor dijo, reitera ahora Pablo, el 
seguidor del Maestro. "Por nada estéis afanosos". No se prohíbe la 
sana ocupación por las cosas de la vida cotidiana, lo que prohíbe es la 
preocupación ansiosa que conduce a la congoja y a la inquietud. Pablo 
exhorta y manda a los creyentes a no estar en ansiosa inquietud 
pensando en las cosas y en el futuro, bien sea el inmediato o el más 
distante. Los afanes sobre las cosas temporales no solo producen 
inquietud, sino también turbación de espíritu. El afán no cabe en la vida 
de quien cree en el amor y provisión de Dios. No es posible que se 
inquiete nadie que diga: "Jehová es mi pastor, nada me faltará" (Sal. 
23: 1 ). La experiencia histórica del cuidado de Dios con los Suyos 
conduce inexorablemente a la conclusión de que nunca nadie ha visto 
"justo desamparado, ni si descendencia que mendigue pan" (Sal. 
37:25). Por otro lado la inutilidad de la inquietud es evidente, ante la 
imposibilidad humana de remediar por sí mismo lo que produce inquietud. El 
esfuerzo no alcanza a satisfacer el deseo que pudiera tenerse. La ansiedad 
genera efectos nocivos en el propósito de llevar a cabo el intento frustrado 
por la incapacidad humana de resolver los problemas. 



PASTORADO EJEMPLAR 291 

La forma natural de la vida de quien sabe que el Señor está cerca, 
o cercano a las necesidades deja de estar afanoso. Preocuparse por el 
futuro es siempre malo para el creyente. Dios nunca dejó de cumplir Sus 
promesas, por tanto, no deben Sus hijos dar lugar a los afanes que 
inquietan, ya que el futuro está en las mano de Dios (Sal. 31: 15a). La 
promesa de ayuda y aliento, de provisión y de las fuerzas necesarias, es 
un compromiso de Dios para cada día (Is. 40:30-31 ). Además de todo 
esto estar afanoso por lo que viene, trae la mala consecuencia de 
anticipar como cargas lo que ocurrirá, tal vez, más adelante. Si cada día 
trae consigo su propia carga, no hay razón para añadir a esa la que 
posiblemente venga aparejada en el futuro. Quien se preocupa de lo que 
vendrá quedará sin fuerzas para afrontar las dificultades del presente. 
Una buena ilustración de esto es el párrafo del Dr. Lacueva: 

"No tratemos, pues, de llevar a hombros en un pesado saco la 
carga desmesurada que Dios ha ordenado sabiamente que llevemos 
repartida en pequeños paquetes "4. 

Otra excelente reflexión está en otro párrafo del Dr. Lloyd Jones, 
quien escribiendo sobre la inconsecuencia de los afanes que inquietan 
sin razón, dice: 

"Tomemos, por ejemplo, esa grande afirmación a este respecto 
en Hebreos 13:8. Los cristianos hebreos estaban pasando por 
problemas y pruebas, y el autor de esa Carta les dice que no se 
preocupen, y por esta razón: 'Jesucristo es el mismo ayer, y hoy, y por 
los siglos'. En efecto, dice, que no hay por qué preocuparse, porque lo 
que Él era ayer lo es hoy, y lo será mañana. No hay que adelantarse a 
la vida, el Cristo que te guarda en el día de hoy será el mismo Cristo 
mañana. Es inmutable, eterno, siempre el mismo; por ello no hay por 
qué pensar acerca del mañana; pensemos más bien acerca del Cristo 
inmutable. O consideremos también la forma en que Pablo lo dice en 1 
Corintios JO: 13: 'No os ha sobrevenido ninguna tentación que no sea 
humana; pero fiel es Dios, que no os dejará ser tentados más de lo que 
podéis resistir, sino que dará también juntamente con la tentación la 
salida, para que podías soportar'. Esto es así respecto a la totalidad del 
futuro. No habrá prueba que caiga sobre nosotros sin que Dios nos 
suministre siempre la salida. La prueba nunca estará por encima de 
nuestra fortaleza; siempre habrá un remedio "5. 



292 FILIPENSES IV 

Debemos cerrar esta primera parte del versículo con el 
mandamiento sobre no estar afanosos, reconociendo que la ansiedad es 
un grave pecado, porque surge de la duda sobre el poder y la fidelidad 
de Dios. La Escritura enseña acerca de la temporalidad de las cosas de 
hoy que son pasajeras. La misma vida del hombre es comparable a la 
efímera de una flor y de la hierba del campo. Es, por tanto, 
inconsecuente afanarse por lo que ha de venir porque no sabemos si 
llegaremos a ese punto en nuestra vida. Cuando un cristiano puede 
decir: "El Señor está cerca", conoce el cuidado que Él tiene de Sus 
ovejas como el Gran Pastor, teniendo control sobre cada parcela de la 
vida. Por tanto, el gozo, al que llamó a experimentar antes, sustituirá la 
inquietud. Lo único verdaderamente válido porque tiene proyección 
eterna, es el compromiso con Cristo. Quien vive para Dios y conforme a 
Dios, es feliz (Sal. 1: 1-3). Fuera de la senda del compromiso y de la 
entrega sin reservas buscando el reino de Dios y Su justicia, se pierde el 
gozo y la paz interior. La certeza del cuidado de Dios es absoluta y la 
muestra más grande de esta seguridad está en la obra que Jesucristo hizo 
para salvamos (2:6-8). La certeza es firme: "¿Qué, pues, diremos a 
esto? Si Dios es por nosotros, ¿quién contra nosotros?" (Ro. 8 :31 ). 
Dios está de parte del creyente. Nadie puede infundir inquietud porque 
ningún enemigo es más poderoso que Él. Dios está a favor del creyente, 
nadie podrá hacer lo que el Padre no hubiera permitido. Él nos lleva 
siempre en triunfo en Cristo (2 Co. 2:14). Somos hijos del Padre y Él 
toma bajo Su responsabilidad la provisión de todas las cosas, tanto 
espirituales como materiales, esto lo enseñará luego (v. 19). Hay varias 
fuentes de inquietud que deben ser cerradas en la vida cristiana 

ciA.A.' EV rcav'tt 'tlJ rcpom:uxiJ Kat 'tlJ 8i::tjcn:t µimi 
i::uxapuním;. El remedio para la ansiedad es llevar a la presencia de 
Dios lo que pudiera resultar inquietante para la vida. El secreto está en 
abrir el corazón ante el Señor. No está en la apatía que 
inconsecuentemente deja de pensar basada en una supuesta confianza 
aparentemente espiritual, el remedio contra la inquietud, sino en la 
oración (Sal. 31: 1 O). 

Las dificultades generan en ocasiones inquietudes, debe 
recordarse que el cristiano está enfrentado a una gran batalla en la que 
las huestes de maldad luchan contra él, pero la victoria no es del 
creyente, sino de Dios. Las fuerzas provienen de Él de modo que en 
lugar de inquietud debe procurarse la provisión de fuerzas por medio de 
la oración de dependencia. Es Dios el que esfuerza al creyente, porque 
es Dios quien da las fuerzas: "El da esfuerzo al cansado, y multiplica 
las fuerzas al que no tiene ningunas" (Is. 40:29). La fortaleza al 



PASTORADO EJEMPLAR 293 

cansado nace del poder de Dios en él, porque "Dios es el que en 
vosotros produce así el querer como el hacer, por su buena voluntad" 
(Fil. 2: 13). La victoria se alcanza mediante el recurso de la oración de 
fe. Las fuerzas personales son un fracaso ante enemigos poderosos, 
como son las huestes de maldad en las regiones celestes, a no ser que 
actúe en todo la fuerza de Dios (Zac. 4:6). 

La oración debe ser en todo, sin duda se refiere a todas las cosas, 
a todas las formas de oración y a todo tiempo, entendiéndose más bien 
el tiempo en sentido de ocasión. Se trata de una oración continuada o 
incesante. Cualquier asunto de la vida cristiana debe ser tratado en 
oración, mucho más cuando estas cosas pueden llegar a producir 
inquietudes o afanes. Para algunos la oración es asunto de recurso en los 
momentos de grandes dificultades, pero Dios establece la oración en 
todo tiempo y por todas las cosas. El ejemplo de Cristo, en relación con 
la oración, es de vital importancia. Es necesario tener presente que el 
secreto de la vida cristiana eficaz es vivir a Cristo (1 :21 ). El Señor 
oraba continuamente. Lo hacía de un modo diferente al ritualismo de los 
fariseos, de modo que los discípulos le pidieron que les enseñara a orar. 
Pablo pide a los creyentes en este versículo que oren con acción de 
gracias. Así también hizo Jesús (Jn. 11 :41 ), pero oró también en la 
angustia, cuando la oración se hace lágrimas y las palabras clamor (He. 
5 :7). Oró en la Cruz (Sal. 22: 1 ), y entregó Su vida en oración (Le. 
23 :46). Cristo dedicó tiempo a la oración con verdadera insistencia, de 
modo que en alguna ocasión pasó toda la noche orando (Le. 6: 12). El 
Señor buscaba tiempo tranquilo para orar, haciéndolo mientras los 
Suyos dormían, levantándose temprano cuando el día no había 
comenzado, buscando un lugar aislado para orar (Mr. 1 :35). Iba con 
frecuencia a lugares solitarios para hacerlo (Le. 5: 16). El Señor oraba en 
momentos decisivos. Su ministerio comenzó rodeado de oración (Le. 
1 :21 ). Él oraba cuando tenía que tomar alguna decisión, como fue la 
elección de los doce discípulos (Le. 6:12-13). Cuando tenía delante el 
final del ministerio con cuanto suponía la Cruz, Jesús oraba (Le. 9:28-
29). En el momento crucial de la agonía oró intensa y largamente (Le. 
22:42). Al final de la experiencia de abandono en la Cruz, oraba (Mt. 
27:46). Lo hacía conforme a la voluntad de Dios, como Él mismo 
afirma en la resurrección de Lázaro (Jn. 11 :41-42). Oraba también en 
intercesión por los Suyos, pidiendo asuntos concretos para ellos: "yo 
ruego por ellos" (Jn. 17:9); "guárdalos en tu nombre, para que sean 
uno" (Jn. 17:11); "guárdalos del mal" (Jn. 17:15); "santifica/os en tu 
verdad" (Jn. 17: 17). El mismo Señor pronunció una parábola para 
enseñar la necesidad de oración continuada (Le. 18: 1 ). El ejemplo del 
apóstol Pablo, siguiendo las pisadas del Maestro, es también un ejemplo 



294 FILIPENSES IV 

de práctica de orac10n, abriendo la mayor parte de sus escritos 
recordando su compromiso de oración a favor de los destinatarios ( cf. 
Ro. 1:9; 1 Co. 1:4; Ef. 1:16; Fil. 1:3-4; Col. 1:3; 1 Ts. 1:2; 2 Ts. 1:3; 
Flm. 4). El creyente debe orar porque el mandamiento para hacerlo 
aparece reiteradamente en el Nuevo Testamento (Ro. 12:12; Ef. 6:18; 
Col.4:2). No se trata de buscar un determinado lugar para hacerlo, sino 
estar continuamente en la relación espiritual con el Padre. La oración es 
la conversación propia y natural del hijo con el Padre que está en el 
cielo. El apóstol pide a los filipenses que oren en todo, por todas las 
cosas, en toda ocasión. 

El apóstol se refiere a las formas que pueden darse en la oración. 
Por un lado está la oración en general npocrwxil, que en ocasiones 
tomará la forma de fü;tjcrtc;, súplica, aunque aquí podría considerarse a 
ambas como una misma cosa, es decir, la oración continua debe ser una 
oración en forma de súplica. Estos dos sustantivos, que son dos formas 
de oración o una en forma de súplica están vinculados por el adjetivo 
todo, que indica la plenitud de la oración. Por tanto se trata de una 
oración y de una súplica, o también de una oración suplicante, como 
van unidos en algunos lugares (cf. Ef. 6:18; 1 Ti. 2:1). No está 
imponiendo ni reclamando ninguna respuesta, sino suplicando ante el 
Trono de gracia que Dios dé el oportuno socorro para el tiempo de la 
necesidad. Es como una mano vacía que se extiende para recibir la 
provisión del poder de Dios. La iglesia primitiva en preparación para el 
conflicto que se avecinaba sobre ellos, oraba a Dios reconociendo que 
Él era el Soberano (Hch. 4:24) y, por tanto, tenía derecho a conducir 
cada circunstancia conforme a Su voluntad, solo rogaban que la gracia 
les diese la bendición per permanecer firmes predicando con denuedo la 
Palabra (Hch. 4:29). No es de extrañar que en el ejemplo citado, una 
petición suplicante fuese respondida como había sido hecha. La 
promesa de respuesta se vincula en la profe cía con la oración de clamor: 
"Clama a mí, y yo te responderé" (Jer. 33:3). Las oraciones rituales, 
conformadas al sistema propio de la forma habitual según la tradición 
de la oración, pocas veces tienen respuesta. Es la oración que clama, la 
que vierte el alma delante del Señor, la que va acompañada del 
reconocimiento de la inutilidad personal para alcanzar la victoria por sí 
mismo, la que presenta un corazón amenazado por la inquietud, la que 
levante manos limpias pero vacías de poder pidiendo la ayuda divina, la 
que recibe la respuesta poderosa de Dios. Entrar al trono de gracia para 
hallar el socorro oportuno requiere revestirse de humildad, aunque 
siempre se debe hacer con confianza: "Acerquémonos, pues, 
confiadamente al trono de la gracia, para alcanzar misericordia y 
hallar gracia para el oportuno socorro" (He. 4: 16). El admirable 



PASTORADO EJEMPLAR 295 

recurso para la inquietud no está lejos del creyente, ni es dificilmente 
alcanzable. Es sorprendente la cercanía del trono de la provisión divina, 
al que ya hemos accedido todos en algún momento, por lo que el secreto 
de la oración es acercarse continuamente a la fuente de la provisión de 
los recursos del poder y de la gracia. La gracia divina es siempre mayor 
que la necesidad del creyente (Stg. 4:6). Dios mismo otorga los dones 
de la gracia en la dimensión de la gracia misma, que es inagotable. Del 
trono de Dios destila el amor que se manifiesta en misericordia, como 
expresión compasiva hacia la limitación humana y sus miserias que 
llenan de inquietud el alma. La gracia de Dios llega en el momento 
oportuno, pero jamás llega tarde. 

El apóstol añade todavía una condición a la oración de la que 
habla, y es la gratitud, literalmente con acción de gracias. La gratitud 
fluye del corazón creyente a causa de la provisión divina que espera de 
la oración, que permite presentar ante el Señor la necesidades. No hay 
límite para ello. No hay problema que no tenga cabida en la oración, 
pero, no puede haber oración sin gratitud. La certeza de que las súplicas 
son oídas por él y serán respondidas oportunamente, conduce a la gratitud. 
Así enseña el salmista: "Encomienda a Jehová tu canino, y coef¡a en él; y 
el hará" (Sal. 37:4). El apóstol exhorta continuamente a la gratitud (Ro. 
1:21; 14:6; 2 Co. 1:11; 4:15; 9:11, 12; Ef. 5:20; Col. 3:15). 

•a ai'ttjµma úµwv yvwptsÉcr8w npoc; •ov 0E:óv. La oración 
no es para informar a Dios de las necesidades, sino para expresarle la 
conciencia de dependencia de Él. Por consiguiente, la oración es la 
puerta de descanso personal: "Echando toda vuestra ansiedad sobre él, 
porque él tiene cuidado de vosotros" (1 P. 5:7). La ansiedad desaparece 
cuando se entrega a Dios, porque se manifiesta entonces la fuerza divina 
que sostiene al creyente y le permite llevar la carga, liberándolo de la 
inquietud (Sal. 37:5, 6; 55:22). 

7. Y la paz de Dios, que sobrepasa todo entendimiento, guardará 
vuestros corazones y vuestros pensamientos en Cristo Jesús. 

Kat fi dptjv11 'tOU 0wu fi Ú7tE:pÉxoucra 7tÚV'ta vouv 
Y la paz de Dios la que sobrepasa a todo entendimiento 

cppouptjcrE:t •ac; Kap&íac; úµwv Kat •a votjµa•a úµwv f:v 
guardará los corazones de vosotros y los pensamientos de vosotros en 

Xptcr•<V 'I11crou. 
Cristo Jesús. 



296 FILIPENSES IV 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: Kat, conjunción copulativa y; T¡, caso nominativo femenino singular 
del artículo definido la; Eiptivri, caso nominativo femenino singular del 
nombre común paz; wG, caso genitivo masculino singular del artículo 
determinado la; 0wu, caso genitivo masculino singular del nombre divino 
declinado de Dios; T¡, caso nominativo femenino singular del artículo 
determinado la; únepÉxoucra, caso nominativo femenino singular del 
participio de presente en voz activa del verbo únepÉxw, ser superior, superar, 
sobrepasar, aquí que sobrepasa; 7t<ÍV'ta, caso acusativo masculino singular 
del adjetivo indefinido todo; vouv, caso acusativo masculino singular del 
nombre común entendimiento, comprensión, razón; cppoupticret, tercera 
persona singular del futuro de indicativo en voz activa del verbo cppoupÉw, 
guardar, custodiar, tener preso, aquí guardará; tac;, caso acusativo femenino 
singular del artículo determinado las, en castellano los; Kapoíac;, caso 
acusativo femenino singular del nombre común corazones; úµmv, caso 
genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal declinado de 
vosotros; Kat, conjunción copulativa y; ta, caso acusativo neutro plural del 
artículo determinado los; votiµata, caso acusativo neutro plural del nombre 
común pensamientos; úµmv, caso genitivo de la segunda persona plural del 
pronombre personal declinado de vosotros; Év, preposición propia dativo en; 
Xptcrt<Í), caso dativo masculino singular del nombre propio Cristo; 'Ir¡crou, 
caso dativo masculino singular del nombre propio Jesús. 

Kat Ti dptív11 tou E>EOu La provisión divina para superar la 
inquietud es la paz de Dios. Es la que tiene su origen en Dios y es 
transmitida al creyente por la acción del Espíritu que la produce (Gá. 
5:22). La paz irrumpe como una nueva realidad en la experiencia de 
vida del creyente y, aunque espera el glorioso cumplimiento 
escatológico de la paz perfecta, ya la disfruta en el tiempo presente, 
sintiéndola como la consecuencia de la acción redentora de Dios, que 
libra absolutamente de la ira y de la condenación (Ro. 8: 1 ). El creyente 
vinculado con Dios en Cristo, participa de la paz de Dios que lo abarca 
todo. En contraste con lo que significa la inquietud, el Dios de la Biblia 
es el Dios de paz (Ro. 15:33; 16:20; l Co. 14:33; 1 Ts. 5:23; He. 13:20). 
La paz real solo puede ser experimentada en la posición en que se 
encuentra el creyente, esto es, en Cristo, por eso Jesús lo anunció al decir: 
"Estas cosas os he hablado para que en mí tengáis paz. En el mundo 
tendréis aflicción; pero confiad, yo he vencido al mundo" (Jn. 16:33). 

Cristo es el mediador de la paz con cuya venida irrumpe una 
nueva manifestación del reino de Dios en el pueblo formado en Él, que 
es la Iglesia. Jesús hace posible la paz porque hace realidad la 
reconciliación (Ro. 5: 1; 1 Co. l :30). Él es nuestra paz (Ef. 2: 14-18). El 
mensaje de paz es una de las manifestaciones del evangelio de Dios. De 



PASTORADO EJEMPLAR 297 

ahí que cuando el Señor envió a Sus discípulos a predicar el evangelio 
durante el tiempo de Su ministerio, les envía para anunciar la paz, 
manteniéndose en aquellos que reciben el mensaje y volviendo a ellos 
cuando es rechazada (Mt. 10:13; Le. 10:5, 6). De este modo debemos 
llegar a la conclusión de que paz en el Nuevo Testamento es la paz de 
Cristo (Col. 3: 15), adquirida y disfrutada como consecuencia de la 
unión vital con Él (Jn. 16:33; Fil. 4:7). La perfección cristiana está 
vinculada al Dios de paz (He. 13 :20). Fuera de Dios, el hombre no 
puede conocer camino de paz (Ro. 3: 17). 

Sin embargo, la paz de experiencia, que hace posible la acción 
del Espíritu Santo, es la misma del legado de Jesús, esto es, Su paz 
personal (Jn. 14:27). De otro modo, la paz que Jesús sentía frente a la 
inquietud de los discípulos es el regalo que hace al creyente y que se 
hace posible por la acción del Espíritu, que reproduce a Cristo en él. 
Debe observarse la diferencia entre la paz con Dios, y la paz de Dios. 
La primera es consecuencia de una posición de reconciliación con Dios 
en virtud del sacrificio de Cristo (Ro. 5: 1 ). La segunda es una 
experiencia subjetiva operada en el creyente por el Espíritu. 

La paz no significa ausencia de conflictos externos (Jn. 16:33). Es 
el resultado de la operación del Espíritu actuando en el interior del 
corazón cristiano, suprimiendo la inquietud propia del sentimiento 
frente a las dificultades y problemas. No hay conflicto que logre 
inquietar al que vive en el Espíritu, por tanto, al no estar inquieto, no es 
medio para inquietar a otros, sino todo lo contrario. El Espíritu, al 
confirmar al creyente en la condición de hijo de Dios, produce paz 
completa en su experiencia de vida (Ro. 8: 16). 

f¡ úni::pÉxoucm ndvm vouv El apóstol dice que la provisión 
divina de la paz es de tal dimensión que ningún entendimiento puede 
comprenderla. Es una expresión semejante a la que escribe en otro lugar 
(Ef. 2: 19). Por más que se intente no pude ser medida, puesto que 
cualquier recurso divino es infinito como Dios mismo, por consiguiente, 
lo que es limitado, como la mente del hombre, no puede abarcarlo en 
plenitud para dimensionarlo. La paz de Dios es sobrenatural, más allá de 
cualquier imaginación humana. Más bien debe interpretarse aquí, no 
tanto como un asunto de capacidad mental, sino de superación del 
esfuerzo personal para encontrar, calma o sosiego. La paz de Dios 
sobrepasa, supera cualquier pensamiento o plan humano para dar paz al 
inquieto y hacerle superar su afán. 



298 FILIPENSES IV 

cppouptjcn:t •a<; Kapóíac; úµwv. La paz de Dios protege el 
corazón. Pablo llama a Dios, "el Dios de paz" (Ro. 15:33). En sentido 
de ser el origen y la procedencia de la paz. En ningún otro lugar de esta 
Epístola vendría mejor el título que el apóstol da a Dios en su escrito a 
los romanos. El ambiente de tensión que viven los creyentes en muchas 
ocasiones, debido a las circunstancias adversas, necesita el recurso que 
procede del Dios de paz. Es Dios quien hace posible la experiencia de la 
paz personal de Jesús, y el Espíritu que, al vincular al creyente con 
Cristo, le permite vivir en la realidad de Su promesa: "La paz os dejo, 
mi paz os doy" (Jn. 14:27). Aquella paz personal que Jesús 
experimentaba, mientras los discípulos estaban inquietos (Jn. 14: 1 ), se 
traslada a la experiencia personal del cristiano que vive a Cristo en el 
poder del Espíritu. 

Ahora bien esa paz se presenta por el apóstol como guardando el 
corazón. Así lo explica el Dr. Carballosa: 

"La paz de Dios es como un centinela a la puerta del alma. La 
paz de Dios está apostada a la entrada de nuestro corazón y de nuestra 
mente custodiando todo lo que entra y sale "6• Del corazón mana la vida 
que incluye también la calidad de vida, bien llena de paz o bien llena de 
inquietud (Pr. 4:23). Pero también del corazón nace el conocimiento 
experimental de las cosas, hasta el punto de que el corazón 
entenebrecido de los hombres, les impide conocer a Dios (Ro. 1 :21 ). El 
que está firme en su corazón es también dueño de su propia voluntad (1 
Co. 7:37). La paz de Dios sirve de firme protección al corazón para que 
la inquietud no merme la experiencia de vida, sino que permita una 
relación de descanso confiando en Dios. Un corazón custodiado por la 
paz producirá un carácter pacífico (Le. 6:45). Solo puede comunicar paz 
aquel que vive lleno de ella (Jn. 14:27). 

Kat 'ta votjµa'ta úµwv. Pero además la paz de Dios custodia 
también la mente. No solo es un baluarte protector al corazón, sino 
también a la mente para un modo correcto de pensar. Esta acción divina 
aleja la inquietud de la mente, sujetándola al pensamiento de Dios: 
"Porque mis pensamientos no son vuestros pensamientos, ni vuestros 
caminos mis caminos, dijo Jehová. Como son más altos los cielos que la 
tierra, así son mis caminos más altos que vuestros caminos, y mis 
pensamientos más que vuestros pensamientos" (Is. 55:8-9). Esta 
protección evita que se pueda producir la experiencia del salmista 
cuando su mente se fijaba en la aparente prosperidad de los malos y en 

6 Evis. L. Carballosa. Filipenses. Pág. 130. 



PASTORADO EJEMPLAR 299 

el sufrimiento del justo (Sal. 73 :2-3), dice que cuando pensó en eso "fue 
duro trabajo para mí" (Sal. 73:16). Necesitó renovar su pensamiento 
entrando al santuario de Dios y viendo el final de aquellos que 
prosperaban sin razón y vivían bien sin derecho. La paz mental es 
asunto de vital importancia en la experiencia del cristiano. Los 
pensamiento propios del ser humano impiden el disfrute de la paz que 
nace de una mente que conoce a Dios y vive en sintonía con Él. Dios 
guarda el pensamiento: ''Tu guardarás en completa paz a aquel cuyo 
pensamiento en ti persevera; porque en ti ha confiado" (Is. 26:3). La 
mente produce designios tendentes a la acción. Una mente custodiada 
por la paz de Dios conduce necesariamente a una vida de paz. Las 
diferencias y conflictos entre Evodia y Síntique se resolverían si la paz 
de Dios custodiase plenamente su forma de pensar. Una mente llena de 
paz solo genera pensamientos de paz. 

f:v Xpto"'tW 'lr¡crou. La fortaleza protectora, el muro defensivo 
del corazón y de la mente en la experiencia de paz perfecta es "en 
Cristo Jesús". Mira a su entorno y metafóricamente se encuentra 
protegido de cualquier enemigo en la fortaleza que es Cristo. Él promete 
estar con nosotros en cualquier circunstancia y situación. No importa si 
la inquietud viene de los enemigos que persiguen o de una enfermedad 
para la que no hay esperanza humana, porque "me invocará y yo le 
responderé; con él estaré yo en la angustia" (Sal. 91: 15); "Jehová lo 
sustentará sobre el lecho del dolor; mullirás toda su cama en su 
enfermedad" (Sal. 41:3). El creyente está puesto en la fortaleza 
inexpugnable, en donde nadie podrá alcanzarlo, nada podrá inquietarlo, 
nadie podrá desalojarlo. Esa fortaleza no solo es poderosa, es también 
operativa en amor, gracia y esperanza. Se llama Cristo Jesús. 

8. Por lo demás, hermanos, todo lo que es verdadero, todo lo 
honesto, todo lo justo, todo lo puro, todo lo amable, todo lo que es 
de buen nombre; si hay virtud alguna, si algo digno de alabanza, en 
esto pensad. 

To AOt7tÓV, aÓEA<pOÍ, ocra E<J'ttV dA.r¡8fi, ocra crEµvá, ocra ÓÍKata, 
Por lo demás, hermanos, lo que es verdadero, lo que respetable, lo que justo, 
O<Ja ciyvá, ocra 7tpOcr<ptAfj, ocra i:;l)cpr¡µa, Eí rn; apE'ti¡ Kat 
lo que puro, lo que amable, lo que buen nombre, si alguna virtud, y 

E'í n~ E7tmvo~, •au1a A.oyísEcr8i:;· 
si alguna alabanza, en estas cosas pensad. 



300 FILIPENSES IV 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: To, caso acusativo neutro singular del artículo determinado el; 
A.otnóv, caso acusativo neutro singular del adjetivo demás, restante, otro, aquí 
podría traducirse por lo demás; d&EA.q>oí, caso vocativo masculino plural del 
nombre común hermanos; ocra, caso nominativo neutro plural del pronombre 
relativo los que, en castellano mejor lo que, referido a totalidad; Ecrttv, tercera 
persona singular del presente de indicativo en voz activa del verbo Eiµí, ser, 
aquí es; d.A.118fl, caso nominativo neutro plural del adjetivo verdadero; ocra, 
caso nominativo neutro plural del pronombre relativo los que, en castellano 
mejor lo que, referido a totalidad; crsµvá., caso nominativo neutro plural del 
adjetivo respetable; ocra, caso nominativo neutro plural del pronombre 
relativo los que, en castellano mejor lo que, referido a totalidad; OÍKma, caso 
nominativo neutro plural del adjetivo justo, que obra según justicia; ocra, caso 
nominativo neutro plural del pronombre relativo los que, en castellano mejor lo 
que, referido a totalidad; áyvá., caso nominativo neutro plural del adjetivo 
puro; ocra, caso nominativo neutro plural del pronombre relativo los que, en 
castellano mejor lo que, referido a totalidad; npocrq>tA.f], caso nominativo 
neutro plural del adjetivo amable; ocra, caso nominativo neutro plural del 
pronombre relativo los que, en castellano mejor lo que, referido a totalidad; 
d5q>11µa, caso nominativo neutro plural del adjetivo buen nombre, buena 
reputación; sí, conjunción condicional afirmativa si; ne;, caso nominativo 
femenino singular del adjetivo indefinido alguna; dpstfi, caso nominativo 
femenino singular del nombre común virtud; Kat, conjunción copulativa y; sí, 
conjunción condicional afirmativa si; ne;, caso nominativo femenino singular 
del adjetivo indefinido alguna; &nmvoc;, caso nominativo femenino singular 
del nombre común alabanza; taGta, caso acusativo neutro plural del adjetivo 
demostrativo declinado en estas cosas; A.oyísEcr8E, segunda persona plural del 
presente de imperativo en voz media del verbo A.oyísoµm, contar, tener en 
cuenta, pensar, aquí pensad. 

To A.otnóv d8EA.cpoí, El párrafo que comenzó en el versículo 
primero, se cierra con este, de ahí la fórmula 'to A.otnóv, por lo demás, 
una expresión que equivale a finalmente. Pablo va a presentar como 
cierre una relación de ocho normas de ética cristiana, que deben orientar 
el pensamiento de cada creyente. 

Nuevamente aparece el vocativo hermanos, tan repetido en la 
Epístola. No escribe a siervos que no tienen otra opción que someterse, 
sino a hermanos a los que se pide un comportamiento digno de quienes 
son hermanos porque son hijos de Dios. Estos son los que tienen 
protección divina sobre su corazón y su mente, de modo, que las normas 
que siguen, son consecuencia de esa situación. El pensamiento del 
creyente debe estar cerrado a cualquier cosa correspondiente a la forma 
propia del mundo y de la carne, para ajustar la vida al pensamiento 
celestial como corresponde a su condición de ciudadano del cielo. 



PASTORADO EJEMPLAR 301 

ocm E<TttV d),:r18rl, Sólo lo que es verdadero, debe estar 
presente en el pensamiento del creyente, llenando su mente y 
aposentándose en el corazón. Una forma de pensar de este modo, un 
corazón lleno de verdad, producirá inexorablemente una vida 
verdadera, auténtica, conforme a la verdad que es Cristo mismo. 
Obsérvese que la centralidad de Cristo condiciona todo el pensamiento 
de la Epístola, quien dijo ser La Verdad (Jn. 14:6), producirá por 
vinculación con los creyentes, vidas verdaderas. El apóstol exhorta a 
pensar sólo en aquello que está relacionado con la verdad. Ausente del 
pensamiento, estará ausente del corazón y, por tanto de la vida, 
cualquier asunto engañoso o hipócrita. El mandato apostólico supera la 
necesidad de decir sólo lo que es verdad, para pensar sólo en aquello 
que merece la pena ser considerado. Es lo propio de quien no solo 
piensa, sino que en el poder del Espíritu vive en la verdad (Ef. 5:9). Se 
trata, por tanto, de la influencia que el pensamiento verdadero produce 
en la vida personal del creyente que habiendo dejado el mundo de la 
mentira vive una vida de compromiso con la verdad (Sal. 51 :6). Eso 
producirá vidas vinculadas con la integridad y sinceridad. Satanás es 
mentiroso y padre de mentira (Jn. 8:44), por tanto, quien vive en verdad, 
impide que su acción de mentira le afecte y derrote. La única manera de 
permanecer victorioso sobre las asechanzas del diablo es permanecer en 
la verdad. Pablo exhorta a desechar cualquier pensamiento que no sea 
verdadero, incluso el no prestar atención a rumores, comentarios, 
chismes que no son verificables como verdaderos y que producen 
inquietud en quien los escucha. 

ocm cn:µvá, Del mismo modo el pensamiento del creyente debe 
centrarse en lo que es bueno. De nuevo una expresión que comprende 
totalidad: "todo lo honesto", quiere decir, todo cuanto es respetable. Lo 
que es decoroso. Aquello que es serio y recomendable. Esto traerá una 
consecuencia: el decoro en la conversación, en los modales y en las 
costumbres. El término aparece en el Antiguo Testamento unido a 
verdad y justicia, y relacionada con la Sabiduría: "Oíd, porque hablaré 
cosas excelentes, y abriré mis labios para cosas rectas" (Pr. 8:6). Un 
pensamiento de este modo se traduce en conversaciones honestas. Lo 
que se habla es algo digno de respeto. No son conversaciones solemnes 
que producen seriedad en el trato e impiden manifestaciones de alegría. 
Es una forma honesta que debe generar gozo. Las recomendaciones 
puritanas de conversaciones serias en las que cualquier jocosidad ha de 
estar ausente, donde la risa no cabe y lo que es distendido se considera 
como pérdida de tiempo, nada tiene que ver con todo lo honesto que se 
recomienda en el versículo. 



302 FILIPENSES IV 

ocm ÓÍKata, Sigue la recomendación para un pensamiento 
saturado de todo lo justo. De igual manera que ocurre con lo que es 
verdadero, sólo lo justo es aquello que concuerda con Dios, su carácter 
y sus mandamientos. Es aquello que Dios aprobaría y por lo que puede 
expresarse gratitud delante de Él. Un pensamiento injusto no es grato 
para Dios, por tanto, si todo lo que no es de fe es pecado, el 
pensamiento propio de la justicia del hombre es pecaminoso. Los 
pensamientos injustos conducen a acciones injustas, contrarias a ia 
justicia de Dios. 

ocra áyvá, Del mismo modo pensando sólo en lo que es puro. 
En Proverbios el pensamiento puro es aquel que está en oposición con 
la forma de pensar del malo: "Abominación son a Jehová los 
pensamientos del malo; mas las expresiones de los limpios son limpias" 
(Pr. 15 :26). Se trata de lo que es moralmente irreprensible. Puede ser 
que nadie conozca lo que se piensa, porque está oculto y solo se revela 
por el pensante, el problema está en el pensamiento en sí, que tarde o 
temprano generará acciones propias de esa forma de pensar. El creyente 
ha de ser presentado a Cristo como una virgen pura (2 Co. 11 :2), y la 
pureza no está sólo en las acciones, sino en los pensamientos. Esta 
forma pura de pensamiento producirá vidas puras ante Dios y ante el 
mundo, como ejemplo personal de separación del pecado. 

ocra npocrcptA.i¡', Otra virtud que adorna el pensamiento es todo 
lo amable. Esta palabra es otro de los hápax legomenon en la Epístola y 
una palabra que no tiene referencia o sinónimos en el lenguaje bíblico. 
Está, sin duda, tomada del mundo helenístico, que no tiene que ver con 
conceptos filosóficos de moral, sino que expresa todo aquello que 
produce admiración, tanto con connotaciones religiosas como con 
simplemente admirables. La vida de Jesús causó impacto en las gentes, 
creyentes o no, porque era verdaderamente admirable, es decir, cuanto 
hacía causaba admiración. Es lo que se pide para el pensamiento 
cristiano, reflexiones admirables que condicionan una vida admirable. 
Es lo que permite vencer con el bien el mal (Ro. 12:21). Un 
comportamiento admirable es aquel que refleja el amor de Dios. 

ocra EOCj>l'l µa, Pide también que el pensamiento se ocupe de todo 
lo que es de buen nombre. Podría traducirse también como todo lo que 
es honorable. Aquello que tiene una buena reputación. Lo que impacta 
al mundo por la corrección de vida, lo que es bien visto, atractivo, 
prometedor. Se trata de lo que el mundo admira como una conducta 
personal ejemplar. 



PASTORADO EJEMPLAR 303 

ií n<; d.pi:;tf¡, Complementando la virtud anterior añade dos 
aspectos para que no haya duda alguna de lo que entiende por lo que es 
de buen nombre. El primero es que haya alguna virtud. Todo aquello 
que sea de valor moral y espiritual, no conforme al mundo y su ética, 
siempre cambiante, sino según la definitivamente estable moral divina. 
Un pensamiento que acoge, reflexiona sobre él, y lleva a la práctica sólo 
lo que tenga excelencia moral. Es seguir la vida de Cristo viviendo su 
estilo de conducta y haciéndola propia. 

Kat ií n<; Enatvo<;, El verdadero pensamiento sobre lo que es 
de buen nombre, es aquel que está vinculado con lo que es digno de 
alabanza, esto es, aquello que tiene reconocimiento por los hombres. 
Jesús habló de esto en el Sermón del Monte, cuando dijo que la gente 
vea la buena conducta del cristiano y glorifique el nombre de Dios (Mt. 
5:16). Esto evita que los creyentes puedan ser considerados como 
malhechores, en los tiempos apostólicos, y como problemas sociales en 
el día de hoy (1 P. 2:12). Una forma sencilla, pero eficaz, para saber si 
lo que llena el pensamiento es algo digno de alabanza, es la de poder dar 
gracias a Dios por lo que se está pensando. Si no es posible hacerlo, es 
que el pensamiento no es digno de alabanza. 

La exhortación se cierra con un mandamiento: "en esto pensad". 
La ética cristiana se manifiesta en lo que llena la mente y el corazón del 
creyente. En una mente ocupada con pensamientos dignos, no caben los 
incorrectos o malos. Con todo, debe tenerse en cuenta, que no se trata 
de un asunto mental, sino vivencia!. La expresión debe considerarse 
como todo esto tenedlo en cuenta y estimad/o como se merece y 
prestad/e continua atención. 

9. Lo que aprendisteis y recibisteis y oísteis, y visteis en mí, esto 
haced; y el Dios de paz estará con vosotros. 

a Kat Eµá8EtE Kat napi:;A.á~EtE Kat r\KoÚcratE Kat ií8EtE EV 
Y lo que aprendisteis y recibisteis y oísteis y visteis en 
Eµoí, tauta npácrcri:;ti:;· Kat ó 0i::o<; tTi'<; dptjvr¡<; Ecrtm µi:;8' 
en mí, esto haced; y el Dios de la paz estará con 
úµwv. 
vosotros. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ü, caso acusativo neutro plural del pronombre relativo lo que; KCÚ, 

conjunción copulativa y; eµá81m:, segunda persona plural del segundo aoristo 
de indicativo en voz activa del verbo 1,!UV clvw a render, aguí aprendisteis· 



304 FILIPENSES IV 

Kat, conjunción copulativa y; napú .. ciJ3E:n:, segunda persona plural del 
segundo aoristo de indicativo en voz activa del verbo napaA.aµ~civw, recibir, 
aquí recibisteis; Kat, conjunción copulativa y; rjKoúcrat&, segunda persona 
plural del aoristo primero de indicativo en voz activa del verbo d.KoÚw, oír, 
escuchar, aquí oísteis; Ka't, conjunción copulativa y; ií<>&t&, segunda persona 
plural del segundo aoristo de indicativo en voz activa del verbo ópciw, en la 
forma ei.Sov, ver, mirar, observar, aquí visteis; av, preposición propia de 
dativo en; aµoí, caso dativo de Ja primera persona singular del pronombre 
personal mí; tauta, caso acusativo neutro plural del pronombre demostrativo 
estos, en sentido de estas cosas; npcicrcr&t&, segunda persona plural del 
presente de imperativo en voz activa del verbo npcicrcrro, hacer, aquí haced; 
Kat, conjunción copulativa y; ó, caso nominativo masculino singular del 
artículo determinado el; 0eóc;, caso nominativo masculino singular del 
nombre divino Dios; tijc;, caso genitivo femenino singular del artículo 
detenninado de la; iptjvr¡c;, caso genitivo femenino singular del nombre 
común paz; ecrtm, tercera persona singular del futuro de indicativo en voz 
media del verbo dµí, ser, estar, aquí estará; µ&0', forma escrita ante vocal 
aspirada de la preposición de genitivo µetd, con; úµrov, caso genitivo de la 
segunda persona plural del pronombre personal vosotros. 

a Kat f:µd8i::-rE La vida cristiana se desarrolla en un seguimiento 
a Cristo, del mismo modo seguimiento a aspectos concretos de los 
apóstoles a quienes Él envió, bajo Su autoridad, para que evangelizasen, 
enseñasen a los creyentes y fuesen ejemplo personal de conducta y 
modo de vida. Anteriormente les ha instado a que lo imiten (3: 17), 
ahora va a darles los parámetros en que deben imitarle. 

Pablo reclama seguimiento o perseverancia en lo que habían 
aprendido. Debían prestar atención y obedecer a lo que les había sido 
enseñado. Esa enseñanza comprendía tanto la doctrina como la práctica 
de vida. Sin duda se está refiriendo a toda la enseñanza que él había 
dado durante el tiempo anterior en relación con la iglesia, lo que los 
enviados por él enseñaron, y también el contenido de enseñanza de la 
Epístola que, en alguna medida, refuerza la enseñanza doctrinal con que 
habían sido instruidos. No cabe duda que los creyentes han de seguir la 
doctrina recibida, porque no es de hombres, sino procedente de Dios. 
Toda la Escritura ha sido inspirada por el Espíritu Santo (2 Ti. 3: 16). 
Ningún escrito de la Biblia ha surgido por voluntad del escritor, sino 
que estos escribieron al impulso del Espíritu Santo (2 P. 1 :21 ). Aprender 
de Dios es vital para el desarrollo de la vida cristiana. De ahí el interés 
que Pablo pone para que recuerden lo que habían aprendido. Jesús 
estableció el estudio de la doctrina por cada creyente para llegar al 
conocimiento de ella, porque cada cristiano debe guardar lo que Jesús 
ha determinado y enseñado (Mt. 28:20). Los apóstoles entendieron 
claramente el mandato de Cristo y dedicaron tiempo y esfuerzo a 



PASTORADO EJEMPLAR 305 

enseñar a los creyentes y formarlos en la Palabra. Esta formación no 
concluye nunca. Cuando una iglesia nacía como resultado de la 
evangelización se procuraba el mejor modo para que maestros formasen 
a los creyentes en la Palabra. Eso fue lo que ocurrió con Bemabé, quien 
cuando estaba en la recién nacida iglesia en Antioquía, buscó a Pablo en 
Tarso, para reunirse ambos durante un año enseñando a la iglesia (Hch. 
11 :25-26). El mismo apóstol Pablo establece la cadena de la enseñanza 
en la iglesia: "lo que has oído de mí ante muchos testigos, esto encarga 
a hombres fieles que sean idóneos para enseñar también a otros" (2 Ti. 
2:2). No cabe duda que en el pensamiento apostólico estaba la 
formación de los creyentes, de ahí que demande una y otra vez a 
Timoteo que predique la Palabra. Jesús mandó a los Suyos que 
enseñasen "todo lo que os he mandado'', con lo que limita el campo de 
la enseñanza a lo que está revelado en la Palabra. Aquel que ha 
establecido el mandamiento, dará los recursos necesarios para hacerlo. 

Kat napEA.á~En:. Ahora bien, no solo es necesaria la instrucción 
aprender, sino también recibirla. Los filipenses había recibido la 
enseñanza, pero también habían asentido a ella. La instrucción doctrinal 
fue recibida con convicción y disposición de obediencia. La doctrina no 
es un conjunto de verdades para información del creyente, sino un 
conjunto de verdades para formación del creyente. Se puede saber 
mucho de doctrina, y tener una vida inconsecuente con ella. Escribiendo 
a Timoteo, al que en la Epístola dice que lo enviaría pronto a ellos, le 
recuerda que estaba persuadido de lo que había creído (2 Ti. 3:14). Los 
filipenses escucharon la enseñanza, aprendieron la doctrina y la 
recibieron como algo esencial para sus vidas. 

Kat tjKoÓcraTE, Durante el tiempo que Pablo estuvo con ellos, le 
oyeron muchas veces. No solo en la enseñanza general, sino en 
conversaciones, consejos, exhortaciones, aliento, etc. La labor pastoral 
que el apóstol había desarrollado en la iglesia con cada creyente, les 
había permitido oírlo muchas veces. Era un modo natural de trabajo 
pastoral que Pablo usaba en todos los lugares (Hch. 20:31 ). 

Kat t'í8ETE E:v E:µoí. Junto con la enseñanza estaba el ejemplo 
visible de la vida de Pablo. Aquellos había visto muchas cosas acerca de 
él. Conocían no por palabra sino directamente los conflictos y 
persecuciones que pasó por causa de la predicación del evangelio. La 
doctrina y la ética de Pablo seguían el mismo camino y se ejemplificaba 
con su comportamiento. Así se dice de Cristo, "las cosas que Jesús 
comenzó a hacer y a enseñar" (Hch. 1: 1 ). Es interesante apreciar que Jesús 
no enseñó nada sin hacer lo que convenía a la enseñanza, de otro modo, la 



306 FILIPENSES IV 

enseñanza de Cristo concordaba y descansaba en lo que hacía. Su poder 
se manifestó tanto en Sus palabras como en Sus obras (Le. 24: 19). 

Es necesario entender que una de las mayores necesidades en el 
ministerio de la enseñanza y del liderazgo es la ejemplaridad de quien 
tiene la responsabilidad de enseñar y conducir al pueblo de Dios. El 
ejemplo de Jesús tiene que demandar una acción en ese mismo sentido. 
La dinámica de la vida ejemplar es, no solo un complemento a la 
enseñanza, sino enseñanza en sí misma. Quiere decir que una enseñanza 
que no vaya respaldada por el ejemplo del maestro, no es consecuente y 
mucho menos eficaz. Jesús nunca pronunció un discurso sobre el amor, 
se limitó a amar, Su conducta ejemplar es el más grande discurso de 
amor que pudiera haberse pronunciado nunca. Cristo no habló mucho 
sobre atenciones sociales, pero alimentó multitudes, sanó enfermos y 
resucitó muertos. Él estableció el nuevo mandamiento del amor fraterno 
que identificaría a los cristianos, seguidores Suyos, delante de todo el 
mundo, en una dimensión ejemplar: "como yo os he amado" (Jn. 13 :34-
35). La vida del maestro ha de ser consecuente con la enseñanza que 
pretende comunicar. Es imposible predicar sobre el amor cuando se 
está en enemistad con otros; sólo es posible hablar de comunión cuando 
no se segrega de ella a quienes no concuerdan con el que habla; sólo es 
posible enseñar sobre la paz, cuando el maestro es un pacificador; no es 
posible enseñar sobre la gracia si no se está dispuesto a restaurar al 
caído; nadie puede ser eficaz enseñando sobre el gozo con un corazón 
lleno de amargura; es imposible enseñar la libertad cuando se es esclavo 
de tradiciones; no se puede enseñar sobre Cristo sin vivir a Cristo 
( 1 :21 ). Cuando la vida del que enseña no está en consonancia con lo que 
enseña se produce un conflicto que hace inútil el mensaje y hace estéril 
la enseñanza. 

'taÜ'ta npámrnn:· La demanda a los creyentes, luego de esta 
enseñanza, es precisa: "esto haced". Se trata de llevar la vida y 
actividades acordes con la enseñanza recibida y el ejemplo dado. No se 
trata de un estilo religioso de piedad aparente lo que el apóstol pide, 
sino la acción en obras dentro de la fe (Ef. 2: 1 O; Stg. 2: 17). El mandato 
por breve es sencillo y claro. No se trata de hacer algo de lo que ha 
enseñado antes, especialmente en este párrafo, sino todo lo que hay en 
él. Un corazón y una mente guardada por Dios. Una vida que atiende 
solo a virtudes y desprecia cualquier cosa que no edifique. Una vida que 
reproduce a Cristo viviéndolo en el poder del Espíritu. 

Kat 6 0Eoc; •ílc; Eiprívllc; Ecr'tm µE8' úµwv. Todo esto trae 
como consecuencia una bendición: "El Dios de paz estará con 



PASTORADO EJEMPLAR 307 

vosotros". Antes había hablado de la paz de Dios (v. 7), ahora habla del 
Dios de paz. No es que Dios abandone a los Suyos, siempre está con 
ellos y en ellos, pero se refiere a lo que produce la presencia Suya como 
autor y dador de la paz. La presencia en comunión con el Dios de paz, 
hace posible y completa la paz continua en la vida. 

Esta fórmula de Pablo, deja de ser un deseo de paz para 
convertirse en una bendición. Los filipenses podrán experimentar la paz 
porque el Dios de paz, por medio de Su Espíritu estará en medio de la 
iglesia y en la vida de cada uno de los creyentes. Es interesante notar 
que el apóstol usa varias veces en sus escritos esta forma para referirse a 
Dios (cf. Ro. 15:33; 16:20; 1 Co. 14:33; 2 Co. 13:11; 1 Ts. 5:23; 2 Ts. 
3: 16), pero siempre hay un entorno de problemas y dificultades que, 
humanamente hablando, conturban la paz. El término Dios de paz está 
tomado del Antiguo Testamento y aquí es el remedio para los problemas 
que había en la iglesia. El Dios de paz resuelve con Su paz la inquietud 
sobre la acción de Satanás contra la iglesia, anunciando el final de esa 
situación (Ro. 16:20). Del mismo modo es la provisión para llevar paz 
cuando algunos en la iglesia procuran exhibir sus dones delante de la 
congregación, produciendo conflictos y malos ejemplos (1 Co. 14:33). 
Así concluyen también las dificultades por falta de gozo, infantilismo, y 
falta de relación entre hermanos (2 Co. 13: 11 ). La santidad de la vida 
ante el mundo se hace posible por la acción santificadora del Dios de 
paz (1 Ts. 5:23). Quienes tienen que sufrir a los desordenados, tienen 
también la provisión del Dios de paz (2 Ts. 3: 16). ¿Qué situación de 
inquietud había en Filipos para que Pablo concluya con una referencia 
al Dios de paz? Aparentemente no hay grandes problemas, sin embargo 
se destaca la petición que les hace para que haya en todos el mismo 
sentir que hubo en Cristo (2:5). 

Paz en toda ocasión (4:10-13). 

10. En gran manera me gocé en el Señor de que ya al fin habéis 
revivido vuestro cuidado de mí; de lo cual también estabais 
solícitos, pero os faltaba la oportunidad. 

'Exdpr¡v 88 f:v KupÍú) µcydA.ú)~ 
Y me gocé en Señor grandemente 

Ú7tEp f:µou <ppOVEtV, f:cp' 
a favor de mí pensabais, referente a 
tj1mtpEtcr8E 8É. 
pero os faltaba oportunidad. 

o-rt fí8r¡ 7tO'tE civc8dA.E-rE -ro 
que ya por fin revivisteis lo 
c.\) Kat f:cppovEt'tE, 
lo que también sentíais, 



308 FILIPENSES IV 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis:'Ex_ápr¡v, primera persona singular del aoristo segundo de indicativo 
en voz pasiva del verbo x_aípw, gozarse, alegrarse, regocijarse, aquí me goce; 
8f:, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con 
sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; f;v, preposición propia 
de dativo en; KupÍú,>, caso dativo masculino singular del nombre divino 
Señor;, µEyáA,w~, adverbio de modo grandemente; ott, conjunción que; fí8r¡, 
adverbio de tiempo ya; no'tf:, adverbio, al fin, por fin; civE:0áA.E:'tE:, segunda 
persona plural del segundo aoristo de indicativo en voz activa del verbo 
civaeáA.A.w, revivir, aquí revivisteis; 'to, caso acusativo neutro singular del 
artículo determinado lo; únf:p, preposición propia de genitivo a favor de; 
éµou, caso genitivo de la primera persona singular del pronombre personal mí; 
cppovE:tV, presente de infinitivo en voz activa del verbo cppovÉw, pensar, 
sentir, aquí pensabais; écp', forma que adopta la preposición éní por elisión de 
la t final y asimilación de la 7t ante vocal o diptongo con aspiración, y que 
significa sobre, a, en, junto a, ante, con base en, referente a, durante, además 
de, de, para, por, contra; c\>, caso dativo neutro singular del pronombre 
relativo lo que; KO.t, adverbio de modo también; ecppOVE:t'tE:, segunda persona 
plural del imperfecto de indicativo en voz activa del verbo cppovÉw, pensar, 
sentir, aquí sentíais; 1ÍKatpiftcres, segunda persona plural del imperfecto de 
indicativo en voz media del verbo ciKmpfoµm, no tener oportunidad, aquí os 
faltaba oportunidad; 8É, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción 
coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien. 

'Exdpriv fü: f.v KupÍú) µi::ydA.wc;. Uno de los propósitos de la 
Epístola es agradecer la ofrenda de comunión que los filipenses le 
habían enviado por medio de Epafrodito. Sin embargo, aunque en este 
versículo se hace alusión a ella, lo situamos en los efectos de la paz, 
porque es el tema que el apóstol está tratando, para pasar la gratitud por 
la ofrenda al lugar que le corresponde en el escrito, a partir del v. 14. 

Pablo expresa un gozo grande, literalmente y gozo grande en el 
Señor. El gozo es una constante destacable en la carta, apareciendo aquí 
nuevamente. El verbo en aoristo expresa una experiencia concreta de 
gozo. Está suscitado al notar el amor mostrado por los filipenses hacia 
él, al enviarle una ofrenda, provisión necesaria para su subsistencia y, 
probablemente para atenciones del grupo que estaba con él. Aquellos 
hermanos lo habían hecho en otras ocasiones (v. 16). Todas las virtudes, 
comprendiendo el amor hacia los demás, es una obra del Espíritu santo 
que opera la identificación y conformación con Cristo, de modo que el 
gozo por la ofrenda es también en el Señor. Pablo descansaba 
plenamente en Cristo, servía a Cristo y vivía a Cristo. Estuvo un tiempo 
sin recibir provisión material de los filipenses, pero, al fin llegaba la 
ofrenda y era recibida como del Señor por medio de aquellos hermanos, 



PASTORADO EJEMPLAR 309 

ya que es Dios el que produce tanto el querer como el hacer por Su 
buena voluntad (2: 13 ). Por esa razón el gozo grande del apóstol era en 
el Señor. El gozo es grande, porque también es grande la fidelidad del 
Señor para con Pablo (He. 13:5-6). Cristo le había hecho una promesa, 
que comprendía sufrimiento (Hch. 9: 15-16), pero también provisión 
continuada y conducción del ministerio para que se produjera conforme 
al propósito del que lo había llamado (Hch. 23: 11 ). Cada ofrenda 
recibida era una muestra de la fidelidad de Dios y esto le producía un 
gran gozo en el Señor. El aoristo incoativo en que aparece el verbo, 
denota el principio de una cosa, o la continuidad de algo. Se habían 
iniciado nuevamente, luego de un tiempo el envío de ofrendas. 

on fíori 7tOl'E civ1>8áAEl'E l'O únf:p f:µou cppovétv, La 
construcción de la siguiente frase es un tanto compleja. Pudiera parecer 
como un reproche por no haber enviado antes la ofrenda, o incluso por 
no haberle enviado más ofrendas. Ya que así pudiera considerarse con 
el uso del adverbio no'tf:, que sale dos veces en todo el Nuevo 
Testamento y que significa primariamente, una vez, en un tiempo, 
antiguamente, que en sentido de término de una situación se traduce al 
fin, por fin, es decir lo que en un tiempo estuvo detenido se reanuda. Sin 
embargo, no puede pensarse en reproche alguno. Primeramente porque 
el apóstol no esperaba ayuda de nadie, sino que confiaba plenamente en 
la provisión y cuidado del Señor que lo había llamado y le encomendó 
el ministerio apostólico. En segundo lugar, porque habla de revivir algo 
que estaba como si fuese seco, esa es la idea que hay en el modo verbal 
dvi>8áA.El'E, el segundo aoristo del verbo ava8dA.A.w, como brotar, 
renovar, florecer, en ese sentido metafórico, algo estaba como muerto, 
el envío de ayuda a Pablo y había revivido, como era evidente por la 
presencia de Epafrodito que traía una nueva ofrenda. Lo que revivieron 
era el pensamiento que tenían acerca de Pablo, por tanto aquello que 
parecía estar muerto, había revivido. Aparentemente los filipenses, que 
se habían identificado antes con Pablo, se habían olvidado de él, y 
nuevamente retomaban el pensamiento que antes había tenido. El 
apóstol cuando dice al fin, no está refiriéndose a una ofrenda que 
estuviera esperando y que tardaba en llegar, sino a la evidencia de 
comunión que se había vuelto a manifestar. No era un deseo por recibir 
algo material, sino por experimentar la abierta relación y comunión con 
los filipenses. Como el árbol prueba que está vivo al reverdecer luego 
del invierno, así el creyente prueba su vida por el fruto y la comunión 
(Stg. 2: 15-17). La evidencia de vida espiritual de los filipenses se 
mostraba en el cuidado que tenían hacia Pablo: "vuestro cuidado de 
mí". El apóstol había sido como un padre para ellos y ellos le trataban 
según el mandamiento (Ef. 6:2; comp. 1 Ti. 5:3-4). 



310 FILIPENSES IV 

f;cp' 4) Kal. f:cppovEt'tE, Pablo desvela ante ellos la comprensión 
que tenía de la razón de la ausencia de ofrendas. Ellos lo deseaban, pero 
les había faltado oportunidad, que es el sentido del verbo dxmpfoµm, 
usado aquí por el apóstol. Pudiera parecer que los filipenses se habían 
olvidado y dejado de pensar en Pablo, pero no sólo pensaban, que es 
una de las acepciones del verbo, sino que seguían sintiendo lo mismo 
que es otro significado. Epafrodito le informó que no se habían 
olvidado, que los sentimientos eran los mismos, que había estado 
siempre en el pensamiento de los hermanos en Filipos. Se habían 
mantenido solícitos hacia Pablo y sus necesidades, que en ningún 
momento había faltado el interés por él. De manera que sabiendo de su 
encarcelamiento en Roma determinaron enviarle provisión comunicando con 
sus necesidades mediante otra ofrenda. 

Los filipenses tenían deseo, interés por Pablo, pero les faltaba 
ocasión para mostrarlo. La demora no era por indiferencia, ni tan 
siquiera por dilación, sino por falta de oportunidad. No era fácil 
encontrar alguien que llevase una ofrenda desde Filipos a Roma, no 
muchos mensajeros estarían dispuestos o disponibles para hacerlo. Tal 
vez la situación de crisis que empobreció a muchos en Macedonia, no 
permitió recaudar una ofrenda digna para enviar a Pablo (2 Co. 8:2). 
Superada la situación, vuelven a expresar su cariño en forma de 
comunión práctica. 

11. No lo digo porque tenga escasez, pues he aprendido a 
contentarme, cualquiera que sea mi situación. 

oúx on Ka0' 
No porque en 

o"ic; 
las circunstancias que 

úcrn~primv 'Af-yw, f:yw yap Eµa0ov f:v 
escasez digo, porque yo aprendí en 

EÍµt aúnípKl")<:; dvm. 
estoy, contento con la situación ser. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ou:x,, forma escrita del adverbio de negación no, con el grafismo 
propio ante vocal con espíritu áspero; on, conjunción porque; Ka0', forma 
escrita de la preposición de acusativo Ka'tá., en, por, por elisión ante vocal con 
espíritu suave; Úcr'tÉpfloW, caso acusativo femenino singular del nombre 
común escasez; A.éyw, primera persona singular del presente de indicativo en 
voz activa del verbo AÉyw, hablar, decir, aquí digo; f:yw, caso nominativo de 
la primera persona singular del pronombre personal yo; yap, conjunción 
causal porque; &µa0ov, primera persona singular del segundo aoristo de 
indicativo en voz activa del verbo µav0á.vw , aprender, aquí aprendí; ev, 
preposición propia de dativo en; o\c;, caso dativo neutro plural del pronombre 
relativ l sentido e ' · o as cosas ue, en sentido 



PASTORADO EJEMPLAR 311 

de las circunstancias que, siµt, primera persona singular del presente de 
indicativo en voz activa del verbo Eiµí, ser, estar, haber, existir, aquí estoy; 
a.u'tá.pKT1<;, caso nominativo masculino singular del adjetivo que se basta a sí 
mismo, contento con su situación; s1vm, presente de infinitivo en voz activa 
del verbo siµí, ser, estar. 

oux ott Ka0' Ú<HÉpriaw A.Éyw, El apóstol había sido 
entrenado o enseñado, a lo largo del tiempo de ministerio a ser 
independiente de las circunstancias exteriores, de modo que la escasez 
o, tal vez mejor, la miseria no le privaba del contentamiento. Los 
filipenses debían entender que las palabras que acababa de escribirles 
no fueron movidas por la situación de necesidad en que se encontraba. 
Su vida le había llevado a una absoluta dependencia de Cristo en 
cualquier situación, para poder vivirle en plenitud (l :21 ). El verdadero 
contentamiento de Pablo era Cristo mismo y el objetivo de su vida era 
"asir aquello para lo cual fu también asido por Cristo Jesús" (3: 12). 
Pablo nunca pidió ofrendas para su ministerio, las recibía cuando el 
Señor se las hacía llegar. Cuando la escasez de recursos era grande 
trabajaba manualmente en su oficio de constructor o tejedor de telas 
para tiendas de campaña. 

f.yw yap Eµa0ov f.v o"is dµt mYmpKrts Etvm. La vida de 
servicio con todos sus contratiempos, privaciones, golpes, hambre y sed, 
fue la escuela en la que aprendió a contentarse. No importa la situación, 
el siervo descansa en el Señor. La experiencia de su conversión y las 
pruebas del servicio, fueron la escuela de la dependencia que le capacitó 
para esperar sólo en Dios (Hch. 9:16). El Señor está en Su trono, por 
tanto el siervo descansa confiadamente en quien tiene todos los recursos 
espirituales y materiales para dárselos en su debido tiempo. La vida de 
servicio lo es también de sufrimiento, pero en ella está el gozo de ser 
semejante al Siervo de los siervos, el Señor Jesús. El pensamiento del 
que sirve a Dios porque ha sido llamado por él, no es otro más que este: 
"Así que, teniendo sustento y abrigo, estemos contentos con esto" (l Ti. 
6:8). Pablo estaba contento, para expresárselo a los filipenses, usa el 
adjetivo UU't"ÚpKrts, compuesto de UU't"Ós, él, él mismo y ÚKÉW, bastar, 
alcanzar, de ahí que se basta a sí mismo, contento con su situación. No 
orgullosamente sino por lo que expresa en el siguiente versículo. 



312 FILIPENSES IV 

12. Sé v1v1r humildemente, y sé tener abundancia; en todo y por 
todo estoy enseñado, así para estar saciado como para tener 
hambre, así para tener abundancia como para padecer necesidad. 

oloa Kat •anEtvoGcr8m, oloa Ka\ nEptcrcri:;úi:;iv· f:v nav'tt Ka\ f:v 
Y sé estar humillado, y sé tener abundancia; en todo y en 

7tUO'lV µEµÚT)µat, KUl XOp'tÚ~Ecr8at KUl 7tElVUV KUl 
todas las cosas enseñado, y estar saciado y tener hambre y 
7tEptcrcrEÚEt V Kat Úcr'tEpEtcr8m. 
estar saciado, y pasar necesidad. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: o1oa., primera persona singular del perfecto de indicativo en voz 
activa del verbo o1oa., saber, entender, comprender, aquí he sabido, sé; KCX.t, 
conjunción copulativa y; 'tCX.7tEtvoucrem, presente de infinitivo en voz pasiva 
del verbo 'tCX.7tEtvÓw, humillar, rebajar, aquí estar humillado; o1oa., primera 
persona singular del perfecto de indicativo en voz activa del verbo oioa., saber, 
entender, comprender, aquí he sabido, sé; Ka.\, conjunción copulativa y; 
7tEptcrcrsústv, presente de infinitivo en voz activa del verbo m::ptcrcrsúw, 
abundar, sobrar, tener de sobra, aquí tener abundancia; &v, preposición 
propia de dativo en; 7ta.v-t\, caso dativo neutro singular del adjetivo indefinido 
todo; KCX.t, conjunción copulativa y; &v, preposición propia de dativo en; 
néimv, caso dativo neutro plural del adjetivo indefinido todos, en sentido de 
todas las cosas, todas las circunstancias; µsµúr¡µm, primera persona singular 
del perfecto de indicativo en voz pasiva del verbo µu&oµm, iniciar, enseñar 
los secretos, enseñar, aquí estoy enseñado; KCX.t, conjunción copulativa y; 
xop'tci<'.;screm, presente de infinitivo en voz pasiva del verbo xop'tcil;w, 
saciar, llenar, dar en abundancia, aquí estar saciado; Ka.\, conjunción 
copulativa y; ·7tEtvéiv, presente de infinitivo en voz activa del verbo 7t&tvciw, 
tener hambre; KCX.t, conjunción copulativa y; nsptcrcrsúsiv, presente de 
infinitivo en voz activa del verbo nspicrcrsúw, abundar, sobrar, tener de sobra, 
aquí estar saciado; KCX.t, conjunción copulativa y; Úcr'tspsi:cr0m, presente de 
infinitivo en voz pasiva del verbo Úcr'tEpÉw, pasar necesidad. 

oloa. El apóstol no manifestaba disgusto por no haber recibido 
ofrendas, pero complementa lo dicho en el versículo anterior, 
haciéndoles ver que él no necesitaba pedir nada, porque estaba 
preparado para afrontar cualquier circunstancia. Es interesante apreciar 
las veces que repite la misma expresión sé vivir, quiere decir esto que 
había aprendido que hacerlo de la forma que dirá luego. Esta es una 
expresión típica de los que habían sido iniciados en los secretos de 
alguna religión, seguidores de algún misterio que solo los que habían 
sido instruidos conocían, como si dijera: "he aprendido el secreto". 



PASTORADO EJEMPLAR 313 

Kat -ram:1voucr8m, Estaba preparado para vivir en humillación 
o vivir humildemente. El verbo -ranEtvów, es utilizado por el apóstol 
para referirse al estado de humillación de Cristo (2:8). Como dice 
Walvoord, "aprendió el humillador proceso de tener muy poco "7• Vivir 
humildemente aquí tiene el sentido de estar empequeñecido. No podía 
ser menos para quien vivía a Cristo ( 1 :21 ). Baste con dos pasajes 
escritos por él para comprender el alcance de lo que dice: "Antes bien, 
nos recomendamos en todo como ministros de Dios, en mucha 
paciencia, en tribulaciones, en necesidades, en angustias; en azotes, en 
cárceles, en tumultos, en trabajos, en desvelos, en ayunos ... en trabajo 
y fatiga, en muchos desvelos, en hambre y sed, en muchos ayunos, en 
frío y en desnudez" (2 Co. 6:4-5: 11 :27-33). No es fácil pasar necesidad, 
vivir en estrechez y sentir gozo. Sólo la escuela de Dios y el poder de 
Su gracia hace posible el contentamiento en una situación de estrechez. 
La comprensión de que "nuestra ciudadanía está en los cielos" (3 :20), 
hace posible que la esperanza aumente, y en el corazón se establezca un 
cada vez más excelente y eterno peso de gloria (2 Co. 4: 17). 

ot8a Kat nEptcrcrEÚEt v· También fue enseñado a tener 
abundancia. Vivir con más de lo necesario es más difícil -desde el 
punto de vista humano- porque debe lucharse contra el despilfarro y 
contra la arrogancia personal. El verbo nEptcrcrEÚW, expresa la idea de 
abundar, sobrar, tener de sobra. La abundancia puede ser causa de 
vanagloria y, por tanto, de orgullo personal (Ap. 3: 17). Para vivir en 
abundancia es necesaria una sabiduría cristiana muy especial, al tener en 
cuenta lo pasajero de las riquezas, que exige proyectar la vida a lo 
perdurable de la eternidad (Stg. 1: 10-11 ). 

f;v nav'tl Kat f;v micrtv µEµúriµm, La enseñanza que había 
recibido el apóstol era íntegra, ya que abarcaba todo y en todo. Como se 
dijo antes, el término se usaba para referirse a los iniciados en algún 
secreto religioso, que los preparaba para un determinado estilo de vida. 
Pablo había aprendido el secreto de cómo vivir en cualquier 
circunstancia y bajo cualquier forma, en el gozo de Dios. La enseñanza 
plena capacita al siervo para poder ejercer el trabajo para el que fue 
llamado, con excelencia, sin reproches. 

KUt XOp'tÚ~E0"8at Kat 7tEt VUV KUt 7tEptcrcrEÚEt Y KUt 
úcr-rEpEtcr8m · De nuevo hace alusión al alcance de la enseñanza, para 
que nadie pueda entender mal lo que quiere decir. Para eso invierte el 
orden de las circunstancias al reiterar su capacidad para enfrentarse a las 

7 J. F. Walvoord. o.e., pág. 106. 



314 FILIPENSES IV 

situaciones favorables o adversas. Sin embargo se aprecia un añadido a 
lo que trata de la necesidad, diciendo que estaba enseñado para tener 
hambre. Pero, habla antes de estar saciado. El verbo xop•ásw, saciar, 
llenar, dar en abundancia, se usa cuando se hace referencia a alguien 
que ha podido comer hasta la hartura. El contraste con esta abundancia 
es pasar hambre, en medio de la necesidad, es decir, no solo tiene 
escasez de lo necesario, sino que incluso le falta lo más imprescindible 
que es la comida. El apóstol dice que le faltaban tantas cosas en su vida 
que entraba en una situación de penuria, de ahí la expresión padecer 
necesidad. Es un privilegio y una bendición ser capaces de aceptar con 
gozo cualquier situación. De ahí la oración del sabio: "Vanidad y 
palabra mentirosa aparta de mí; no me des pobreza ni riquezas; 
mantenme del pan necesario; no sea que me sacie, y te niegue, y 
diga:¿Quién es Jehová? O que siendo pobre, hurte, y blasfeme el 
nombre de mi Dios " (Pr. 30:8-9). 

13. Todo lo puedo en Cristo que me fortalece. 

nána icrxúw Év •ci.> Év8uvaµouvn µE1• 

Para todo soy fuerte en el que fortalece me. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ndV'm, caso acusativo neutro plural del adjetivo indefinido declinado 
para todo, en sentido de para todas las cosas; icrx_úw, primera persona 
singular del presente de indicativo en voz activa del verbo icrxúw, ser fuerte, 
estar sano, ser capaz, aquí tengo fuerza, soy fuerte; Év, preposición propia de 
dativo en; t0, caso dativo del artículo determinado el; Évouvaµouvn, caso 
dativo masculino singular del participio de presente en voz activa del verbo 
Évou vaµów, dar fuerzas, fortalecer, aquí que fortalece; µs, caso acusativo de 
la primera persona singular del pronombre personal declinado a mí, me. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 Évouvaµouvn µs, que me fortalece, lectura atestiguada en K·, A, B, o·, I, 
33, 629, 1739, lat, co, Clemente. 

Évoovaµouvn µs Xptcrt0, que me fortalece, Cristo, según se lee en i<2, D2, 

K, L, P, 'P, 075, 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1881, 2464, 'ID, sir, 
Jerónimo. 

náv•a icrxúw. El apóstol se refirió al aprendizaje de la vida 
cristiana que le permitía estar gozo en cualquier situación y superar 
cualquier circunstancia. Sin embargo, para poder alcanzar esa 
experiencia es preciso un poder sobrenatural que le permita superar las 



PASTORADO EJEMPLAR 315 

aflicciones, y disfrutar en humildad la bonanza. El secreto no está en él, 
como tampoco está en ningún creyente, sino en la fuerza divina que le 
es comunicada. El apóstol afirma que para todo tengo fuerza, o si se 
prefiere, para todo tengo recursos. Este todo hace referencia a cualquier 
situación o experiencia en la vida cristiana. Aunque inicialmente esta 
afirmación ha de conectarse con la capacidad para vivir en cualquier 
circunstancia a la que alude en el versículo anterior, se hace extensible a 
cualquier cosa o cualquier situación, sin importar cuál sea. Es preciso 
entender el texto desde el sentido del griego en que fue escrito, de modo 
que la traducción "todo lo puedo" resulta un tanto limitada e incluso 
incierta. No es que él puede todo, sino que tiene recursos de fuerza para 
cualquier situación. No se trata de un poder sobrenatural para hacer 
cosas sobrenaturales, sino para afrontar momentos en la vida que 
requieren una fuerza sobrenatural. Este texto usado fuera de contexto se 
aplica muchas veces al poder personal del creyente, para hacer 
milagros, señales, portentos, etc. cuando en realidad lo único que enseña 
es que el creyente en circunstancias adversas o en momentos de 
bonanza siempre tiene los recursos de poder para vivir en aquel entorno 
la vida cristiana de compromiso. 

8v -re\) 8vouvaµouvn µe. La fortaleza procede de Cristo. El 
texto más seguro tomado de los mss. más firmes tiene la lectura: En el 
que me fortalece. Posteriormente alguien complementó la ausencia del 
sujeto en la oración para escribir al final Cristo, de modo que se lea en 
Cristo que me fortalece. Esto aparece en mss. menos seguros y está 
también, entre otros en el Receptus. La oración completa puede 
escribirse como una exclamación, entre los signos que la definen como 
tal: ¡Todo lo puedo en el que me fortalece! El verbo articular el que 
fortalece, no puede sino referirse a Cristo. Del Señor proceden todos los 
recursos de poder para la vida cristiana. La verdad enseñada antes sobre 
el estado de glorificación del Hijo de Dios resucitado (2:9-11 ), se hace 
experiencia de vida en este versículo. Todo el poder de Dios solo puede 
ser experimentado por el hombre creyente a través y en Cristo. De 
modo que separados de Él no es posible nada (Jn. 15:5). La advertencia 
solemne que Cristo hace es que separados de Él, esto es, en 
independencia o en ausencia de comunión con Él, no es posible nada, en 
cuanto a vida conforme a Dios. Si para llevar fruto, mas fruto y mucho 
fruto es necesaria la aportación del poder divino y éste procede de Jesús, 
no cabe duda que un pámpano separado de la comunión de la vid no 
puede llevar fruto por él mismo. Así tampoco los creyentes podemos 
vivir una vida victoriosa separados de Jesús. Este separados de mí es 
equivalente a fuera de mí, esto es, Jesús por un lado y el creyente P<;ir 
otro. La advertencia es solemne puesto que Cristo no les dice que sin El 



316 FILIPENSES IV 

poco podían hacer, afirma que nada podéis hacer. Cuanto el creyente 
haga por sus propias fuerzas sin recibir la provisión de poder y de vida 
de Cristo, serán simplemente apariencias piadosas, pero en realidad 
obras humanas que no glorifican a Dios. De la misma manera que es un 
absurdo esperar que un pámpano separado de la vid pueda fructificar 
solo, así tampoco puede hacerlo un creyente fuera de la comunión con 
Cristo J~sús. Fuera de la gracia el cristiano no solo no puede producir 
nada, sino que él mismo es nada (1 Co. 15: 1 O). Nadie debe olvidar que 
los recursos de poder divinos se hacen eficaces y están orientados a 
quien carece totalmente de ellos. El apóstol lo tuvo siempre presente: 
"Por lo cual, por amor a Cristo me gozo en las debilidades, en 
afrentas, en necesidades, en persecuciones, en angustias; porque 
cuando soy débil, entonces soy fuerte" (2 Co. 12: 1 O). El poder de Cristo 
habita en el que depende absolutamente de la gracia: "Y me ha dicho: 
Bástate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la debilidad" (2 
Co. 12:9). Es una enorme bendición que llena de paz el alma creyente, 
al saber que el ayudador, en quien están todos los recursos de poder, 
está siempre al lado, en todo lugar y en toda circunstancia: "Pero el 
Señor estuvo a mi lado, y me dio fuerzas, para que por mí fuese 
cumplida la predicación, y que todos los gentiles oyesen. Así fui librado 
de la boca del león" (2 Ti.4: 17). El ministerio, que no es otra cosa que 
el trabajo en la obra del Señor, necesita de Su fuerza puesto la obra de 
Dios, sólo la puede hacer Él, y al hacerla por medio de nosotros, ha de 
darnos Su fuerza para que podamos trabajar eficazmente en ella. Por eso 
decía el apóstol en su experiencia ministerial: "Doy gracias al que me 
fortaleció, a Cristo Jesús nuestro Señor, porque me tuvo por fiel, 
poniéndome en el ministerio" (1 Ti. 1: 12). Cada creyente ha recibido 
uno o más dones, de modo que pueda ejercer el ministerio para el que 
fue dotado, pero, es preciso entender claramente que el que ministra 
debe haber sido puesto en el ministerio por el Señor. Dios no fortalece 
nuestra obra, sino la Suya. Cientos de fracasos se producen en la vida de 
quien quiere ministrar en aquello para lo que no fue llamado y, por 
tanto, no tiene el don para hacerlo. Muchos líderes, especialmente 
notorio en pastores, tratan de llenar los requisitos técnicos para enseñar, 
capacitándose para ello en estudios y otro tipo de formación, sin 
embargo no fueron llamados al pastorado y el fracaso final se produce 
por pretender hacer la obra de Dios con fuerzas de hombre. Esta 
advertencia no sólo tiene que ver con personas individuales, sino con 
toda la iglesia. La victoria de la iglesia depende del poder del Señor: 
"Yo conozco tus obras: he aquí, he puesto delante de ti una puerta 
abierta, la cual nadie puede cerrar; porque aunque tienes poca fuerza, 
has guardado mi palabra, y no has negado mi nombre" (Ap. 3:8). La 
plena dependencia de Dios es la causa por la que el salmista dice: 



PASTORADO EJEMPLAR 317 

"Gustad, y ved que es bueno Jehová, dichoso el hombre que confia en 
él" (Sal. 34:8). 

Gratitud, saludos y bendición (4:14-23). 

Gratitud por la ofrenda (4:14-20). 

14. Sin embargo, bien hicisteis en participar conmigo en mi tribulación. 

nA.T]v KaA.wc; Énottjcra-ri:: cruyKotvwvtjcrav-ri::c; µou .-ij 8A.Í\j!Et. 
Sin embargo bien hicisteis compartir de mí en la tribulación. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: n/..Tjv, conjunción adversativa, mas, pero, sin embargo; Ka/..wc;, 
adverbio de modo hermosamente, bellamente, bien; Enmrícran;, segunda 
persona plural del aoristo primero de indicativo en voz activa del verbo 7tOLÉW, 

hacer, crear, fabricar, producir, aquí hicisteis; cruyKotvwvrícravi:i::c;, caso 
nominativo masculino plural del participio del aoristo primero en voz activa del 
verbo cruyKotvovÉw, compartir, tener comunión con, aquí compartir; µou , 
caso genitivo de la primera persona singular del pronombre personal declinado 
de mí; TQ, caso dativo femenino singular del artículo definido declinado en la; 
9AÍ\j/Et, caso dativo femenino singular del nombre común aflicción, 
tribulación, sufrimiento. 

nA.T]v KaA.wc; Énottjcra-ri:: Retoma nuevamente el agradecimiento 
por la ofrenda recibida. Los filipenses habían estado un tiempo, tal vez 
demasiado largo, sin enviar ninguna provisión al apóstol, finalmente, al 
superar las dificultades remitieron una ofrenda por medio de Epafrodito. 
Pablo que nunca les solicitó ofrenda alguna, al recibirla les recuerda que 
habían hecho bien en participar con él en las aflicciones, que debe 
entenderse también como en el sufrimiento que soportaba y que 
comprendía la falta de recursos para subsistir. 

El apóstol no quería dar la impresión de que con lo que había 
dicho antes, la ofrenda de los filipenses no era apreciada, todo lo 
contrario, de modo que une lo que antecede con la gratitud que les va a 
expresar por lo recibido, como si quisiera que entendiesen que lo que 
dijo antes no quitaba valor alguno a la ofrenda que le habían enviado. 

El verbo se refiere a una acción concreta que habían producido o 
había salido del corazón de los filipenses, lleno de amor hacia Pablo. 
Compartir con las necesidades de otros es hacer bien, puesto que se 
trata de un sacrific io espiritual que agrada a Dios (He.13: 16). Es un 



318 FILIPENSES IV 

sacrificio considerado como doble: "del bien hacer y de la ayuda 
mutua". El hacer bien tiene que ver con la experiencia de la nueva vida 
en Cristo, que en el plano de la identificación con el Señor, de lo que 
arranca la Epístola ( 1 :21 ), hace que el creyente, siguiendo la senda del 
Maestro, pase por la vida "haciendo bienes" (Hch. 10:38). El creyente 
no está llamado simplemente a no hacer mal, sino que positivamente 
tiene la demanda de hacer el bien. Así lo enseñó Jesús: "Así que, todas 
las cosas que querías que los hombres hagan con vosotros, así también 
haced vosotros con ellos; porque esta es la ley y los profetas" 
(Mt.7:12). Quien se llama a sí mismo hijo del Padre, debe mostrar una 
forma de vida consecuente con esa relación espiritual (Mt. 5:48). El que 
no manifiesta ese estilo de vida, o no es hijo de Dios, o por lo menos no 
lo es como debiera. El cristiano no debe conformarse con una vida de 
piedad aparente, sino vivirla en plenitud y verdad (Mt. 5:20). De la 
misma manera que Dios toma la iniciativa en la manifestación de Su 
gracia para con todos, así quienes son Sus hijos lo hacen en una misma 
forma de comportamiento hacia los demás. El mandamiento es una 
exigencia de tomar la iniciativa en el bien hacer hacia otros. Ya en la 
ley, Dios establecía el mandamiento de cuidar de las necesidades del 
prójimo (Lv. 19: 18), dando provisión a los pobres. Eso se cumple 
cuando se ama al prójimo como a uno mismo. Ese es el principio 
principal que regula la actuación de la ética cristiana. El gran 
mandamiento del amor fraterno hace pleno el cumplimiento de las 
demandas morales de la ley (Ro. 13:8-10). 

cmy1rnt vwvtjcraV'tEc; µou 'tlJ 8A.Í\lfEt. Pero también está el 
sacrificio de la ayuda mutua del que no debe haber olvido. A este se 
llama del mismo modo que aquí, comunión, que equivale a comunicar 
con los demás. De ahí que Pablo les diga que habían hecho bien en 
comunicar, con sus aflicciones. La acepción genérica del verbo tiene 
que ver con manifestar compañerismo y atención hacia otros. Muchas 
veces esto se olvida, como escribe el Dr. Lacueva: "Una de las mayores 
tentaciones del creyente 'devoto' es dedicarse tanto a Dios que no le 
queda tiempo para ocuparse del prójimo, incluso del prójimo más 
próximo (esposo, esposa, hijos, etc.). Dícese de una señora tan devota 
que gastaba tanto tiempo en ejercicios de piedad que no le quedaba 
tiempo para atender a su marido "8 . 

Los creyentes en varias iglesias compartían en una ofrenda con 
los necesitados de la iglesia en Jerusalén (2 Co. 8:4 ss.; 9: 13), de ahí que 
el término se use por Pablo cuando habla de las ofrendas a los pobres 



PASTORADO EJEMPLAR 319 

(Ro. 15 :26). También al escribir a Timoteo le encarga que exhorte a los 
creyentes pudientes a comunicar por medio de sus bienes con los 
necesitados (1 Ti. 6: 18). El creyente no debe olvidar la práctica de la 
beneficencia con el prójimo, especialmente si es su hermano en Cristo 
( 1 Jn. 3: 16-18). Quien tiene bienes materiales y no comparte con el 
necesitado no puede hablar de la existencia del amor de Dios en él, ya 
que la provisión de amor divino es derramada por el Espíritu en todo 
aquel que cree (Ro. 5:5), no se hace evidente sino por las acciones de 
amor. La expresión de amor en la práctica de la beneficencia es 
evidencia de la participación en el amor de Dios (1 Jn. 4:20). Nuestro 
Señor es el ejemplo supremo de entrega de Su riqueza a favor de otros 
(2 Co. 8:9). La primera razón por la que los filipenses habían hecho bien 
al enviar la ofrenda tiene que ver con la comunión cristiana que 
participa en las necesidades de los hermanos. 

Pero también hay otra razón bíblica y es que la ofrenda iba 
destinada a la subsistencia de una persona dedicada a pleno tiempo a la 
obra de Dios. Los creyentes deben ocuparse en proveer para los que 
sirven de este modo en la obra del Señor. Bien sean los pastores en cada 
iglesia local, bien los misioneros en el campo de extensión del 
evangelio cumpliendo la gran comisión. A los creyentes llamados por 
Dios al ministerio del pastorado y de la misión se les ordena predicar el 
evangelio viviendo del evangelio (1 Co. 9: 13-15). Esa es la misma 
enseñanza que el apóstol recoge cuando escribe a los gálatas: "El que es 
enseñado en la palabra, haga partícipe de toda cosa buena al que lo 
instruye" (Gá. 6:6). En el cumplimiento del mandato de Cristo (Mt. 
28:20), Dios ha llamado y capacitado a hombres que son pastores y 
maestros, para la edificación de la iglesia (Ro. 12:7; Ef. 4:11). De igual 
modo ha llamado a otros para enviarlos al campo misionero, donde 
predican el evangelio y establecen nuevas iglesias. Todos ellos son 
capacitados para la enseñanza y la exposición de la Palabra. Es decir, 
para que los incrédulos escuchen el mensaje de salvación y para que los 
creyentes conozcan y entiendan el cuerpo doctrinal del Nuevo 
Testamento, así como la correcta interpretación y aplicación del 
Antiguo. Como quiera que el maestro es un don, y no todos los 
creyentes tienen los mismos dones, la enseñanza tanto congregacional 
como misionera e individual debe estar reservada a los maestros, 
debidamente preparados y formados en la Palabra. Los creyentes deben 
contribuir a la edificación del cuerpo ayudando · con sus recursos 
financieros a quienes tienen que dedicar todo su tiempo al ministerio de 
la Palabra. 



320 FILIPENSES IV 

En las congregaciones, y en la obra en general, la necesidad de 
enseñadores hace necesario que sean separados algunos maestros 
capacitados para dedicarlos a pleno tiempo a este ministerio. Para ellos 
dice el apóstol a Timoteo: "Los ancianos que gobiernan bien, sean 
tenidos por dignos de doble honor, mayormente los que trabajan en 
predicar y enseñar" (1 Ti. 5: 17). El creyente debe reconocer a los 
maestros dotados por Dios para la enseñanza y tenerlos en alta estima (1 
Ts. 5: 12-13 ). El principio bíblico de reciprocidad, comunicando los que 
son enseñados con quien enseña en materia de ofrendar para ellos, es una 
enseñanza del Nuevo Testamento (Ro. 15:27; 1Co.9:13-14; He. 13:16). Pablo 
instruye a Timoteo para que atienda, como se dijo antes, a la retribución 
material de quienes sirven en la predicación y la enseñanza. 

El apóstol no recibió salario de muchas iglesias para evitar que 
sus enemigos personales le pudieran acusar de interés no claro en la 
obra que estaba haciendo de establecer congregaciones, como había 
ocurrido en Corintio. Pero, eso no supone que niegue el derecho para 
recibir salario al dedicarse plenamente al ministerio. Es de suponer el 
efecto positivo que causaría al anciano Pablo, retenido en una prisión 
romana por causa del testimonio de Cristo, recibir una ofrenda de sus 
hermanos en Filipos. Ellos comunicaban no solo con su obra y su 
persona, sino con sus aflicciones, que sin duda no eran pocas. Los 
filipenses se identificaban con las dificultades de Pablo y las hacían 
suyas (1 :5). La obra de comunión no es el entusiasmo del momento, 
sino una manifestación continuada. 

15. Y sabéis también vosotros, oh filipenses, que al principio de la 
predicación del evangelio, cuando partí de Macedonia, ninguna 
iglesia participó conmigo en razón de dar y recibir, sino vosotros 
solos. 

o'íóan; 8f; KUl úµé'lc;, <l>tAl7t7ttjcrtot, on EV cipxíJ 'tOU 
Y sabéis también vosotros, filipenses, que en principio del 

cuayycA.íou, 01"E f:~l1A.8ov ano MaKEOovíac;, OUOEµÍa µot 
evangelio, cuando salí de Macedonia, ninguna conmigo 

EKKAr¡cría f:Kotvwvricrcv de; A.óyov Oócrcwc; Kat A.tjµ\j/EW<; d µT] 
iglesia compartió en razón de dar y recibir si no 

úµc"ic; µóvot, 
vosotros solos. 



PASTORADO EJEMPLAR 321 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: o'íO<ne, segunda persona plural del perfecto de indicativo en voz 
activa del verbo o1oa, saber, entender, conocer, aquí habéis sabido, sabéis; 
o&, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coordinante, con 
sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; K<X.t, adverbio de modo 
también; úµeic;, caso nominativo de la segunda persona plural del pronombre 
personal vosotros; ct>tA.t1t1ttlO"tOt, caso vocativo masculino plural del nombre 
propio filipenses; ott, conjunción que; &v, preposición propia de dativo en; 
dpxij, caso dativo femenino singular del nombre común principio; tou, caso 
genitivo neutro singular del artículo determinado el; eua:yyeA.íou, caso 
genitivo neutro singular del nombre común evangelio; ote, conjunción 
temporal cuando; &~l1A.0ov, primera persona singular del aoristo segundo de 
indicativo en voz activa del verbo &~épxoµa.t, salir, ir, cesar, escapar, aquí 
salí; d1to, preposición propia de genitivo de; Ma.KeOovíac;, caso genitivo 
femenino singular del nombre propio Macedonia; ouoeµía, caso nominativo 
femenino singular del adjetivo indefinido ninguna; µot, caso dativo de la 
primera persona singular del pronombre ·personal declinado conmigo; 
SKKATtO"Ía, caso nominativo femenino singular del nombre común iglesia; 
eKOlVWVTtO"EV, tercera persona singular del aoristo primero de indicativo en 
voz activa del verbo Kotvovéw, participar, contribuir, compartir, aquí 
compartió; de;, preposición propia de acusativo en, A.óyov, caso acusativo 
masculino singular del nombre común razón; oócrewc;, caso genitivo femenino 
singular del nombre común dosis, acción de dar; Kat, conjunción copulativa 
y; A.tjµ'l'ewc;, caso genitivo femenino singular del nombre común acción de 
coger, de tomar, de apoderarse de, acción de recibir, recibo; eí, conjunción 
afirmativa si; µiJ, partícula que hace funciones de adverbio de negación no; 
úµeic;, caso nominativo de la segunda persona plural del pronombre personal 
vosotros; µóvot, caso nominativo masculino plural del adjetivo solos. 

o'í8mE fü: Kat ÚµEt~, <l>tAtn7ttjcr101, La iglesia en Filipos tuvo 
desde los comienzos un compromiso misionero de colaborar con Pablo 
en su trabajo en el evangelio. Esto era bien conocido de todos los 
creyentes, por eso les recuerda que su compromiso expresado en 
ofrendas no era una novedad. La iglesia había practicado la comunión 
con Pablo en varias ocasiones. 

on f;v cipxij LOO EÜayyEAÍou, Este ofrendar para la misión del 
apóstol comenzó inmediatamente después de haberles evangelizado. La 
expresión, un tanto compleja, debe ser tomada como una alusión al 
tiempo fundacional de la iglesia, después de haber trabajado en Filipos 
(2 Ts. 2: 13). Este es el sentido que incluso Clemente da al texto, al 
escribir: "¿Qué os escribió primero en el comienzo del evangelio? "9 . 

Este principio del evangelio, debe entenderse referido a la misión a 

9 Cimente. 1Clemente47:1. 



322 FILIPENSES IV 

Europa, ya que Filipos fue la primera ciudad de Grecia alcanzada con el 
evangelio, desde allí se extendió a otros lugares de Macedonia ( cf. 
Hch.16:12-18). Todo esto ocurría en el segundo viaje misionero del 
apóstol Pablo. 

o-rE E~fíA.8ov cbto MaKE8ovíac;, Las ofrendas de los filipenses 
comen.zaron después de la salida de Macedonia. El primer lugar donde 
se detuvo luego de salir de Filipos fue Tesalónica, todavía en la 
provincia romana de Macedonia, donde recibió la ofrenda enviada 
desde Filipos (v. 16). La expresión griega puede significar en el 
momento en el que partí, o también después de que partí. En cierto 
modo puede dársele al aoristo en este caso el sentido de 
pluscuamperfecto, después de haber partido, en cuyo caso puede 
entenderse como la ofrenda enviada desde Macedonia a Corinto (2 Co. 
11 :8-9). En este segundo caso haría falta dar lugar a la ofrenda que le 
enviaron a Tesalónica, por lo que debiera entenderse que la primera 
ofrenda es la que se menciona. De este modo, los filipenses desde que 
Pablo salió de Berea, última parada en Macedonia a donde fue enviado 
por los hermanos de Tesalónica (Hch. 17:10-15), siguieron sus pasos 
enviándole ofrendas, en cada ocasión que les fue posible, como había 
ocurrido recientemente. 

ou8EµÍa µ01 EKKA.r¡cría EKotvwvr¡crEv EÍ<; A.óyov 8ócrEw<; Kat 
A.tj µ\j/EW<;. Es sorprendente que el apóstol les recuerda que sólo ellos, 
de todas las iglesias, tuvieron esta comunión con él. Hay evidencias 
bíblicas firmes que se refieren a las ofrendas de los filipenses. Entre 
otros lugares cuando estaba evangelizando y estableciendo la iglesia en 
Corinto. En ese tiempo el apóstol no quiso recibir sustento de los 
corintios a causa de los enemigos que le acusaban de intereses poco 
claros en su ministerio de evangelización. Así recordaba esto a los 
corintios: "He despojado a otras iglesias, recibiendo salario para 
serviros a vosotros. Y cuando estaba entre vosotros y tuve necesidad, a 
ninguno fui carga, pues lo que me faltaba, lo suplieron los hermanos 
que vinieron de Macedonia" (2 Co. 11 :8-9). Sin embargo los datos 
ponen de manifiesto que las ayudas recibidas no eran suficientes para 
cubrir todas las necesidades del apóstol y sus compañeros, de manera 
que tenía que trabajar con sus manos para proveerse de lo necesario (1 
Ts. 2:9; 2 Ts. 3;8). 

Es notable observar la falta de identificación con la obra 
misionera desde el principio de la historia de la iglesia. El apóstol fue 
encomendado a la obra por la iglesia en Antioquía, en donde se dice que 
luego de ayunar y orar por ellos un tiempo, los despidieron, en sentido 



PASTORADO EJEMPLAR 323 

de soltarles las ligaduras con la iglesia local para que salieran a la 
misión (Hch. 13:3). En el periplo de sus viajes misioneros muchas 
iglesias fueron establecidas, pero ninguna de ellas, sintieron la 
obligación moral de comunicar ofrendado para la obra que estaba 
haciendo junto con sus colaboradores. Las ofrendas misioneras son el 
resultado de la identificación con la misión. Los filipenses eran 
participantes con el apóstol en ese ministerio (1 :7), por consiguiente la 
identificación traía un resultado: mientras Pablo y sus compañeros 
evangelizaban, los filipenses sostenían el trabajo de ellos mediante las 
ofrendas que les enviaban. Algunos, generalmente resentidos y 
contrarios a un servicio pastoral o misional remunerado toman 
selectivamente el pasaje de la 2 Corintios, para enseñar, a quienes 
quieren oírlos, que dar salario al que sirve a pleno tiempo, no es bíblico 
y que en el ejemplo del apóstol se nota que él trabajaba con sus manos 
para proveerse de lo necesario y servir en la misión que se le 
encomendaba. Estos ignoran voluntariamente la defensa que hace del 
derecho de recibir salario por el trabajo en el evangelio (1 Co. 9:4-14). 
Habla de no trabajar secularmente para el que sirve en el evangelio 
como un derecho (v. 6). Dice que nadie que ejerce un oficio en el 
ámbito general, lo hace a sus expensas, sin recibir beneficio del trabajo 
que realiza (v. 7). Recuerda que en la ley Dios determinó el alimento a 
los bueyes cuando trillaban, prohibiendo que se les pusiera bozal, para 
que pudieran comer algo de aquello en que trabajaban, aplicando 
inmediatamente esto a recibir un aporte material de aquellos por quienes 
trabajaban. Para terminar con un determinante mandamiento del Señor: 
"Así también ordenó el Señor a los que anuncian el evangelio, que 
vivan del evangelio" (v. 14). 

i::i. µi¡ úµét:~ µóvot, El apóstol usa también una expres10n 
contable, al decir que él había abierto una cuenta con debe y haber, aquí 
dar y recibir. El uso de los sustantivos &ócri::w~, que denota la acción de 
dar, le corresponde A. tj µ\j/EW~, acción de recibir. El último sustantivo 
tiene también el significado de recibo. En esa supuesta cuenta abierta, al 
dar de una iglesia, le correspondería el acuse de recibo de la ofrenda, 
pero, en esos apuntes sólo aparece una que es la de Filipos. 

16. Pues aún a Tesalónica me enviasteis una y otra vez para mis 
necesidades. 

on Ka't EV E>i::crcraA.ovÍKlJ KO.l ana~ KO.l 8't~ d~ -ri¡v xpdav 
Pues también en Tesalónica una vez y dos veces para la necesidad 
µot f:m~µ\jfa-ri:: 1 • 
me enviasteis. 



324 FILIPENSES IV 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: O'tl, conjunción continuativa pues; Kat, adverbio de modo también; 
f;v, preposición propia de dativo en; E>Ecrcra/...ovÍKlJ, caso dativo femenino 
singular del nombre propio Tesalónica; Kat, conjunción copulativa y; ana~, 
adverbio una vez; Kat, conjunción copulativa y; o't<;, adverbio dos veces; EÍ<;, 
preposición propia de acusativo para; -ci¡v, caso acusativo femenino singular 
del artículo determinado la; XPEÍav, caso acusativo femenino singular del 
nombre común necesidad; µot, caso dativo de la primera persona singular del 
pronombre personal me; f:nsµljla'tE, segunda persona plural aoristo primero de 
indicativo en voz activa del verbo nsµnw , enviar, aquí enviasteis. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 EÍ<; -ci¡v xpdav µot, para mi necesidad, según lectura atestiguada en l\, B, 
F, G, K, 'P, 33, 365, 1505, 1739, 1881, ID, lat. 

n\v x;pdav µot, mi necesidad, según se lee en p46, A, 81, 104, 326, 1175, 
1241, 2464. 

on Kat EV 0i::crcraA.ovÍK1J El texto anterior podía resultar un 
tanto impreciso, como se ha considerado, ahora Pablo detalla que aún a 
Tesalónica, Je enviaron ofrendas. A esta ciudad, como se dijo antes, fue 
luego de salir de Filipos (Hch. 17:1-14). Esta ayuda recibida le permitió 
seguir con la obra en otros lugares como era Corinto (2 Co. 11 :8-9). 
Una iglesia con visión misionera no sólo para quien trabaja en su medio, 
sino cuando sale a otros lugares para evangelizar y ayudar a otros. La 
ciudad de Tesalónica era más importante que Ja de Filipos10, y más rica 
que ésta, pero Ja ofrenda vino de quienes eran menos, para servir a 
quienes eran más. Los humildes sienten, generalmente, mayor 
compromiso con Ja obra que los que se consideran grandes, o 
importantes (Neh. 3:5). 

Kat ana~ Kat 81.c;. Pablo hace notar que las ofrendas fueron una 
y otra vez. No fue algo ocasional, sino continuo, por lo menos dos veces 
le enviaron ofrendas cuando estaba en Tesalónica. Es la consecuencia 
natural de una correcta visión misionera. Todos los creyentes tenemos el 
mandamiento de ir a las naciones y hacer discípulos (Mt. 28: 19-20), 
predicándoles el evangelio (Mr. 16: 15-16). Otros están asumiendo la 
responsabilidad práctica del cumplimiento del mandato, por 
consiguiente en base a Ja identificación con Cristo y a la obediencia a lo 
que Él ordenó, las ofrendas de quienes no están en el campo misionero 

10 Ver introducción a 1 Tesalonicenses, de esta misma serie. 



PASTORADO EJEMPLAR 325 

son elemento de ayuda para que los que han sido llamados a esa tarea, 
puedan llevarla a término. 

d<; 'tfiv XPCÍ.av µot f:nÉµ\jf<X'tE. El propósito de las ofrendas era 
para mis necesidades. Hay dos lecturas alternativas, esta que se sigue y 
otra en la que se lee mis necesidades, en este caso sería la suma que 
necesitaba para las necesidades de un tiempo determinado, sin embargo 
la mejor lectura es la que se refiere a una ofrenda, no importa la cuantía, 
que se entregaba al apóstol para ayudar en sus necesidades. Con la 
evidencia de las muchas necesidades que tenía cuando evangelizaba en 
Tesalónica, le enviaban el cariño de su comunión e identificación con su 
trabajo, en las ofrendas (1 Ts. 2:9; 2 Ts. 3:8). 

17. No es que busque dádivas, sino que busco fruto que abunde en 
vuestra cuenta. 

oüx on f:ms11•w 'º 8óµa, dA.A.d. f:ms11•w •ov Kapnov •ov 
No que busco la dádiva, sino busco el fruto 
nAEová~ov•a Ei<; A.óyov úµw v. 

que abunde para cuenta de vosotros 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: oux, forma escrita del adverbio de negación no, con el grafismo 
propio ante vocal con espíritu áspero; O'tt, conjunción que; f:msritw, primera 
persona singular del presente de indicativo en voz activa del verbo f:ntsrJ•Éw, 
buscar, aquí busco; 'tÓ, caso acusativo neutro singular del artículo 
determinado el; oóµo., caso acusativo neutro singular del nombre común 
dádiva; &A.A.a, conjunción adversativa sino; f:msri•ffi, primera persona 
singular del presente de indicativo en voz activa del verbo E7ttSl'l•Éw, buscar, 
aquí busco; •Óv, caso acusativo masculino singular del artículo determinado 
el; KO.pnóv, caso acusativo masculino singular del nombre comúnfruto; •Óv, 
caso acusativo masculino singular del artículo detenninado el; nA.covásov•cx, 
caso acusativo masculino singular del participio de presente en voz activa del 
verbo nA.covásw, abundar, multiplicarse, rebosar, tener de sobra, aquí que 
abunde; d<;, preposición propia de acusativo para; A.óyov, caso acusativo 
masculino singular del nombre común cuenta; üµwv, caso genitivo de la 
segunda persona plural del pronombre personal declinado de vosotros 

oux on f:ms11•w 'º 8óµa, Ninguno de los lectores de la 
Epístola debía, ni imaginarse, que Pablo escribía todo lo que antecede 
con el deseo de impresionar para que las ofrendas continuasen siéndole 
enviadas. Por esa razón les dice que no son ofrendas las que busca por 
medio del escrito, sino el interés de la bendición de los creyentes. El 
siervo de Dios no debe recurrir a quienes no le han llamado a la obra. 



326 FILIPENSES IV 

Quien llama es Dios (Hch. 13: l-3), por tanto, es a Él y sólo a Él a quien 
debe entregar sus oraciones y esperar la respuesta en provisión para 
ellas. Cuando se pierde de vista esto, se pierden también las bendiciones 
de ver como la fidelidad del Señor se manifiesta. El ministro que pide 
ha perdido la visión de su ministerio. Los filipenses debían entender 
bien que Pablo no buscaba sus dádivas. 

ci/. .. A.ci f:msrrrw i-ov Kapnov i-ov nA.wvá¿;ovi-a d~ A.óyov 
úµwv. El interés de Pablo es que aunque en la cuenta a la que se refiere 
el versículo anterior, solo haya un apunte correspondiente a la iglesia en 
Filipos, lo que desea es que hay muchas cuentas personales en las que el 
Señor anote un saldo a favor de los filipenses, para otorgarles la 
recompensa por su generosidad, porque "A Jehová presta el que da al 
pobre, y el bien que ha hecho, se lo volverá a pagar" (Pr. 19: 17). El 
fruto del que habla Pablo se refiere al lucro o interés a favor de ellos. Es 
una cuenta que va creciendo a medida que ellos ofrendaban para las 
necesidades de la obra de Dios, concretamente para las del apóstol. No 
se ofrenda a la obra misionera para recibir una recompensa material, 
como el evangelio de la prosperidad enseña engañosamente, de modo 
que cuanto más se dé, más se recibirá, la recompensa será entregada al 
creyente en la presencia del Señor. Sin embargo, la generosidad será 
correspondida: "El alma generosa será prosperada; y el que saciare, él 
también será saciado" (Pr. 11 :25). El Señor ama al dador alegre, y 
recompensa la vida de quien se ocupa de los pobres (2 Co. 9:7-9). Sin 
embargo las bendiciones de Dios no son siempre otorgadas conforme al 
pensamiento del hombre y, mucho menos para satisfacer su vanagloria. 

18. Pero todo lo he recibido, y tengo abundancia; estoy lleno, 
habiendo recibido de Epafrodito lo que enviasteis; olor fragante, 
sacrificio acepto, agradable a Dios. 

cim~xw fü: návi-a Kat nEptcrcrnúw· nEnA.tjpwµm OE~áµEvo~ napa 
Pero tengo la totalidad y tengo de sobra; estoy lleno al recibir de 

'Enacppoohou i-ci nap' úµwv, ócrµT]v EUWÚÍa~, eucríav 
Epafrodito, lo de parte de vosotros, olor de fragancia, sacrificio 

OEKi-tjv, EuápEcrwv i-c\) E>Ec\). 
aceptable, agradable a Dios. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: cinéxw, primera persona singular del presente de indicativo en voz 
activa del verbo cine;xw, recibir, aquí recibo, como presente histórico he 
recibido; oe, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción 
coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; nó.v-ra, 
caso acusativo neutro lural del adjetiv indefinido tod s, aquí en sentido de la 



PASTORADO EJEMPLAR 327 

totalidad; K<Ú, conjunción copulativa y; 7tEptmrnóro, primera persona plural 
del presente de indicativo en voz activa del verbo m:ptcrcri:óro, tener 
abundancia, estar lleno, estar sobrado, aquí estoy lleno; n&nA.tjproµm, 
primera persona singular del perfecto de indicativo en voz pasiva del verbo 
7tA&7tÉpro, llenar, rellenar, cumplir, completar, aquí estoy lleno; 8&~<ÍµEVQ(;, 
caso nominativo masculino singular del participio del aoristo primero en voz 
media del verbo Mxoµm, recibir, aceptar, aquí al recibir; napa, preposición 
propia de genitivo de; 'Enacppo8ítou, caso genitivo masculino singular del 
nombre propio Epafrodito; ta, caso acusativo neutro plural del artículo 
determinado los; nap', forma de escritura de la preposición propia de genitivo 
napá, por elisión de la a final cuando precede a una palabra que comienza 
con vocal, equivale a de, de parte de; úµmv, caso genitivo de la segunda 
persona plural del pronombre personal vosotros; ócrµT¡v, caso acusativo 
femenino singular del nombre común.fragancia, olor; i:úro8íac;, caso genitivo 
femenino singular del nombre común de fragancia; 8ucríav, caso acusativo 
femenino singular del nombre común sacrificio, ofrenda; OEKttjv, caso 
acusativo femenino singular del adjetivo aceptable; i:úcipi:crtov, caso 
acusativo femenino singular del adjetivo agradable; t4} caso dativo masculino 
singular del artículo determinado el; E>i:<\i, caso dativo masculino singular del 
nombre divino declinado a Dios. 

cintxw 8f: návta KCÚ 7tEptcrm::úw· El acuse de recibo por la 
ofrenda está plenamente expresado en el versículo. El receptor 
manifiesta por escrito haber recibido la totalidad de lo que le enviaron 
desde Filipos, de otro modo, no faltaba nada en lo que Epafrodito le 
había entregado. El apóstol dice que lo ha recibido todo, lo que indica 
que no solo recibió el valor monetario, sino también lo que era de más 
valor, el cariño de quienes habían hecho la ofrenda. El portador había 
estado enfermo en el camino y, tal vez, algunos podían pensar si parte 
de la ofrenda se hubiera podido perder. El apóstol elimina toda duda 
sobre ello. Los filipenses podían estar tranquilos en cuanto a que la 
totalidad de lo enviado había llegado a manos de Pablo, pero, también, 
conocía directamente el servicio fiel prestado por el hermano que había 
llevado la ofrenda en nombre de ellos. El apóstol usa la forma comercial 
entonces para la formalización de un recibo: He recibido todo. 

7tE7tAtjpwµm ÓE~áµevo<; napci'Enacppofütou ta nap' uµwv, 
El testimonio del apóstol es emotivo. No sólo recibió la cantidad 
enviada y con ello el amor de los creyentes, sino que el gozo por todo 
llenaba su corazón. Afirma que tiene abundancia, que estaba lleno, de 
bienes materiales y de amor. En las palabras se aprecia la condición de 
prisionero y de persona de edad, que necesita, tanto de recursos 
materiales en la prisión, como del afecto de los amigos. El nombre de 
Epafrodito aparece en el acuse de recibo, con un certificado en su favor 



3.28 FILIPENSES IV 

de haber cumplido fielmente la misión encomendada. El servicio había 
superado con creces a la encomienda recibida. 

ocrµfiv Euw8ím;, La ofrenda es considerada no solo en relación 
con los filipenses, sino también con Dios. Primeramente es olor 
fragante, literalmente, aroma de fragancia. Este calificativo se usaba en 
el Antiguo Testamento para hablar del olor que producía el incienso que 
se ofrecía a Dios en Su templo. El apóstol usó la expresión para 
referirse a lo que los creyentes somos para Dios en Cristo, un olor 
agradable (2 Co. 2: 15), porque cada uno de los cristianos debe ser 
sacrificio vivo que agrada a Dios (Ro. 12: 1 ). Pero también lo hace al 
mencionar el sacrifico de Jesucristo: "Y andad en amor, como también 
Cristo nos amó, y se entregó a sí mismo por nosotros, ofrenda y 
sacrificio a Dios en olor fragante" (Ef. 5 :2). La ofrenda es un acto 
agradable a Dios. No hay verdadera ofrenda que no tenga que ver con 
adoración, de ahí que se enseñe la ofrenda como parte importante en la 
vida cristiana y se regule el modo como debe hacerse (1 Co. 16: 1-4). La 
ofrenda de los filipenses se eleva en las palabras de Pablo al más alto 
lugar. Es cierto que fue él quien la recibió y el que se goza, pero por 
medio de él la gratitud llega al trono de Dios, y Él mismo se goza en el 
amor contenido en ella. 

8ucríav DEK'ttjv, En segundo lugar dice que la ofrenda es un 
sacrificio acepto, o sacrificio aceptable delante de Dios. Es, por tanto, 
uno de los sacrificios espirituales que los sacerdotes -que son todos los 
creyentes- ofrecen a Dios en su ministerio sacerdotal. El sacerdocio 
santo está puesto en el nuevo santuario de Dios que es la Iglesia, para 
ofrecer sacrificios espirituales, que Él acepta por medio de Jesucristo (1 
P. 2:5). Es un sacrificio que complementa visible y prácticamente el de 
la plena entrega de la persona a Dios (Ro. 12: 1 ), con todo cuanto es y 
tiene. Él que estableció los cinco sacrificios espirituales para el 
ministerio sacerdotal cristiano, acepta el de la ofrenda, uno de ellos, con 
agrado, por todo cuanto implica, entre otras cosas, obediencia y amor. 

EuápEcrwv 'tW 0Eó). Ese sacrificio es también del agrado de 
Dios. En cualquier caso el sacrificio agradable lo es porque el corazón 
del que lo ofrece está el armonía con Él. Así desde el comienzo de la 
historia humana, en donde Dios aceptó el sacrificio de Abe! y rechazó el 
de Caín, no por lo que eran en sí como tales, sino por la disposición del 
corazón de cada uno de ellos (Gn. 4:4-5). La ofrenda del creyente es 
impulsada por el Espíritu Santo. Una ofrenda hecha para cubrir un 
expediente religioso con un corazón no entregado también con ella, no 
es del agrado de Dios. La enseñanza sobre la ofrenda debe ser bien 



PASTORADO EJEMPLAR 329 

entendida: quien ofrenda recursos materiales, es porque antes se ha dado 
él mismo a Dios en entrega incondicional (2 Co. 8:5). El sacrificio de la 
ofrenda es agradable al Señor porque la ayuda mutua es del agrado 
divino (He. 13: 15-16). La ofrenda se considera como un acto de culto, 
de ahí el calificativo que Pablo dio antes a Epafrodito de A.Etwpupyov, 
ministrador, término vinculado al servicio de culto (2:25b ). 

"La Palabra de Dios pone una marca muy elevada a los dones 
cuidadosos y amantes, especialmente cuando se dirigen a los que 
también sirven al Señor y sufren por causa de Cristo. La mayordomía 
en las cosas temporales es a menudo un barómetro de su condición 
espiritual, y el cuidado en participar con otros y en aliviar sus 
necesidades es una parte de tener la mente de Cristo que tan totalmente 
se entregó por nosotros ,,u. 

Debe recordarse que, en cierta medida, el bien hecho a uno de 
"sus pequeños" es hecho al Señor, por lo que será compensado (Mt. 
9:41 ). Conviene entender que la ofrenda se da, no por lo que puede traer 
de recompensa, sino por la entrega personal y el afecto entrañable que el 
creyente debe tener por la obra del Espíritu Santo. 

19. Mi Dios, pues, suplirá todo lo que os falta conforme a sus 
riquezas en gloria en Cristo Jesús. 

Ó ()f; 0EÓ<; µou 7tAr¡pwcrnt micmv XPEÍav Úµwv Ka'ta 'tÓ 
Y el Dios de mí, satisfará toda necesidad de vosotros conforme a la 

7tA.ouw<; auwu f.v M~i:i f.v Xptcrní; 'lr¡crou. 
riqueza de Él en gloria en Cristo Jesús. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: ó, caso nominativo masculino singular del artículo determinado él; 
8&, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción coor 'nante, con 
sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; 0sóc;, caso nominativo 
masculino singular del nombre divino Dios; µou, caso genitivo de la primera 
persona singular del pronombre personal declinado de mí; 7tl.:r1pwcrsi, tercera 
persona singular del futuro de indicativo en voz activa del verbo 7tATJpÓw, 
llenar, rellenar, cumplir, completar, satisfacer, aquí satisfará; 7tUO'av, caso 
acusativo femenino singular del adjetivo indefinido toda; xpsíav, caso 
acusativo femenino singular del nombre común necesidad; úµwv, caso 
genitivo de la segunda persona plural del pronombre personal declinado de 
vosotros; Katci, preposición propia de acusativo, conforme a; to, caso 
acusativo neutro singular del artículo determinado Lo· 7t1'.oí3wc; caso acusativo 

11 J. F. Walvoord. o.e., pág. 110. 



330 FILIPENSES IV 

neutro singular del nombre común riqueza; mhoo, caso genitivo masculino 
singular del pronombre personal declinado de Él; f;v, preposición propia de 
dativo en; Oó~1J, caso dativo femenino singular del nombre común gloria; h, 
preposición propia de dativo en; XptO"t<Í), caso dativo masculino singular del 
nombre propio Cristo; 'Iricrou, caso dativo masculino singular del nombre 
propio, Jesús. 

Ó' fü: 0EÓ<; µou 7tAfJpúÍO'Et micrav XPEÍav Úµwv Ka-ta 'tO 
7tAouwc; mhou Év ÓÓ~lJ. Pablo no tiene nada, es más, necesitaba de 
todo, pero tiene los recursos de Dios, confiando en Sus promesas. El 
que ofrenda haciéndolo como un acto de fe, entra en una relación de fe 
en Dios, dependiendo de Él para todas sus necesidades. Anteriormente 
el apóstol escribió sobre la necesidad de no inquietarse (v. 6). Esa 
tranquilidad de ánimo se manifiesta en quien sabe que Dios es fiel, que 
cumple Sus promesas, que tiene cuidado de los Suyos, haciéndoles 
llegar cuanto sea necesario en el momento oportuno. Debemos entender 
que Él no da de sus riquezas, sino en proporción a ellas, dándonos todas 
las cosas, lo que Él sabe que necesitamos en cada momento (Ro. 8:32). 

Év Xptcr't(\) 'Iricrou. Las riquezas de Dios proceden de la gloria 
en Cristo Jesús. Cuando alguien tiene muchas riquezas, puede regalar en 
consonancia con ellas. Todavía más si el obsequio es cuantioso. Pero, 
aun así siempre será pequeño comparado con todas las riquezas que 
posee, y de las que podría desprenderse para favorecer a alguien. Las 
riquezas de Dios son inagotables, por cuanto es Él mismo el que se da 
para darnos de Sus riquezas en gloria. El depósito de ellas, la fuente de 
provisión de todas las cosas, las cosas en sí mismas son de Cristo Jesús 
y están en Él. Lo que Pablo pide y, en cierta medida, promete a los 
filipenses es que recibirán todo lo necesario, como don vinculado o 
procedente de la gloria de Dios. Es decir, lo que está pidiendo es algo 
que brota de Dios mismo y procede de lo que es Su esplendor divino. 
Eso mismo está recogido en la Epístola a los Ef esios (Ef. 3: 16, 17). 

El apóstol está diciendo a los filipenses que ellos socorrieron su 
necesidad, por tanto el Señor acudirá a proveer para las de ellos. Al 
sacrificio espiritual de la ofrenda corresponderá el Señor llenándolos de 
sus bendiciones que están y proceden de Cristo Jesús. Lo hará según la 
medida de su esplendidez. 



PASTORADO EJEMPLAR 331 

20. Al Dios y Padre nuestro sea gloria por los siglos de los siglos. Amén. 

•0 M E>E0 Kat Da-rp't iJµwv 1Í Oó~a de; wuc; ai.wvac; 'tWV 
Y al Dios y Padre de nosotros la gloria por los siglos de los 

ai.ffivwv, ciµtjv. 
siglos, Amén. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: T<9, caso dativo masculino singular del artículo determinado 
declinado al; o&, partícula conjuntiva que hace las veces de conjunción 
coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes bien; 0&~, 
caso dativo masculino singular del nombre divino Dios; K<lt, conjunción 
copulativa y ; Ila'tpt, caso dativo masculino singular del nombre divino Padre; 
i¡µóiv, caso genitivo de la primera persona plural del pronombre personal 
declinado de nosotros; i¡, caso nominativo femenino singular del artículo 
determinado la; ool;a, caso nominativo femenino singular del nombre común 
gloria; &ic;, preposición propia de acusativo por; Touc;, caso acusativo 
masculino plural del articulo definido los; aiwvac;; caso acusativo masculino 
plural del nombre común siglos, edades; 'tWV, caso genitivo masculino plural 
del artículo determinado declinado de los; aicóvwv, caso genitivo masculino 
plural del nombre común siglós, edades; ciµtjv, transliteración de la palabra 
hebrea verdad, certeza, en este caso con sentido de así sea, en español para 
manifestar aquiescencia o vivo deseo de que tenga efecto lo que se dice. 

-r0 Of: 0E0 Kat 7ta'tpt iJµwv 1Í ÚÓ~a de; wuc; ai.wvac; 'tWV 

ai.ffivwv, ciµtjv. El escrito llegó a su fin, tan solo los saludos y el deseo 
de bendición, probablemente de la mano de Pablo, restan todavía. Todos 
los recursos de la gracia, el cuidado paternal de Dios, las bendiciones de 
las que trató en el escrito, la seguridad de protección y ayuda, exigen 
una expresión de gratitud. Pablo tributa alabanza al Padre común, de los 
filipenses y de él. Es la expresión de alabanza que el apóstol tributa a 
Dios, en la seguridad de que proveerá para todas las necesidades de los 
santos. La alabanza es la respuesta del creyente por lo que Dios hace, la 
adoración es la respuesta por lo que Él es. Las exhortaciones son 
necesarias, también las peticiones, incluso las advertencias, la 
enseñanza de la doctrina, la gratitud y el informe, pero, no es posible 
que quede sin expresarse la adoración a Dios. La vida del creyente debe 
ser una continua manifestación de adoración, pues para esto nos ha 
buscado Dios (Jn. 4:23). Sólo Dios es digno de toda gloria y honor 
eternamente. Un fervoroso amén cierra la doxología; como expresión 
para manifestar aquiescencia o vivo deseo de que tenga efecto lo que se 
dice. El apóstol tributa gloria y gratitud deseando que sea una realidad 
como manifestación de adoración a Dios. 



332 FILIPENSES IV 

Salutaciones finales (4:21-22). 

21. Saludad a todos los santos en Cristo Jesús. Los hermanos que 
están conmigo os saludan. 

, Acrnácmcr8E rcáv-ra aywv EV Xptcr•0 'Iricrou. dcrrcásov-rm úµa<; 
Saludad a todo santo en Cristo Jesús. Saludan os 

oí cruv . f.µol. aÓEA<poÍ. 
los conmigo hennanos. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis: 'Acrmfoacres, segunda persona plural del aoristo primero de 
imperativo en voz activa del verbo cicrnál;;oµm, saludar, visitar, despedirse, 
aquí saludad; náv'ta, caso acusativo masculino singular del adjetivo 
indefinido declinado a todo; Ciywv, caso acusativo masculino singular del 
adjetivo santo; Ev, preposición propia de dativo en; Xptcr'téi), caso dativo 
masculino singular del nombre propio Cristo; 'Ir¡crou, caso dativo masculino 
singular del nombre propio Jesús; cicrnál;;ov'tm, tercer persona plural del 
presente de indicativo en voz media del verbo cicrnál;;oµm, saludar, visitar, 
despedirse, aquí saludan; úµéi<; , caso acusativo de la segunda persona plural 
del pronombre personal declinado a vosotros, os; o\, caso nominativo masculino 
plural del artículo determinado los; crov, preposición propia de dativo con; f:µo\, 
caso dativo de Ja primera persona singular del pronombre personal mí; <iosA<poí, 
caso nominativo masculino plural del nombre común hermanos. 

'Acrmfoacr8E rcáv-ra aywv EV Xptcr•0 , Iricrou. Posiblemente 
la despedida fue escrita de mano del apóstol, como era su costumbre 
epistolar (2 Ts. 3: 17). La salutación es corta, diríase que lacónica. Una 
de las despedidas más breves de los escritos de Pablo. Realmente no es 
necesario hacerlo más extenso, puesto que cuanto se escribiese en el 
epílogo, podría menguar la atención a lo que antecede. Además Pablo 
conocía y era bien conocido por los filipenses, de modo que no hace 
falta mucha extensión para una cordial despedida. En ella comienza 
pidiendo a todos los hermanos que saluden a todo santo, en singular en 
el texto griego. Esto supone saludar uno a uno a cada creyente sin 
excluir a nadie. La salutación está dirigida a los santos, que lo son por 
su posición en Cristo. La expresión en Cristo, no debe unirse al saludo, 
sino a cada santo. Para Pablo cada creyente, no importa la dimensión 
personal, ni el ministerio que esté haciendo, es digno de considerarlo 
como santo y extenderle el saludo como tal. Negar el saludo a un 
hermano no tiene base bíblica alguna y es una manifestación de orgullo 
personal del que lo niega. 



PASTORADO EJEMPLAR 333 

cicrná.¿;;ovtm úµéic; oí cruv Éµol. cioú.cpoL Junto con Pablo hay 
un grupo de hermanos que colaboran con él y le acompañaban durante 
el tiempo de su prisión en Roma. Entre ellos estaban personas muy 
conocidas de los filipenses, como era Timoteo. Tal vez Lucas estuviera 
también con Pablo. Todos estos hermanos que estaban en Roma cuando 
el apóstol escribió la Epístola, envían también saludos para sus 
hermanos en Filipos. 

22. Todos los santos os saludan, y especialmente los de la casa de César. 

cimtá.sOVtat Úµa<; 7tÓ.Vtf:c; OÍ aytot, 
Saludan os todos los santos, 

Kaícrapoc; olKíac;. 
de César casa. 

Notas y análisis del texto griego. 

µá.A.tcrta DE: OÍ ÉK tfíc; 
y en especial Jos de la 

Análisis: cicrnásov•m, tercera persona plural del presente de indicativo en voz 
media del verbo cimtásoµm, saludar, visitar, despedirse, aquí saludan; uµac; , 
caso acusativo de la segunda persona plural del pronombre personal os; 
náv•sc;, caso nominativo masculino plural del adjetivo indefinido todos; oi, 
caso nominativo masculino plural del artículo determinado los; &yioi, caso 
nominativo masculino plural del adjetivo santos; µá.A.tcr'ta, adverbio de modo 
especialmente, sobre todo; oi:, partícula conjuntiva que hace las veces de 
conjunción coordinante, con sentido de pero, más bien, y, y por cierto, antes 
bien; oi, caso nominativo masculino plural del artículo determinado los; EK, 
preposición propia de genitivo de; •Tic;, caso genitivo femenino singular del 
artículo determinado la; Kaícrapoc;, caso genitivo masculino singular del 
nombre propio declinado de César; oiKíac;, caso genitivo femenino singular 
del nombre común casa. 

cicrná.¿;;ovtm úµéic; 7tÓ.VtBc; oí aytot, Los saludos se cierran 
mencionando a los creyentes en Roma que también se unen a los 
anteriores para saludar a sus hermanos en Filipos. Pablo usa un plural 
genérico todos los santos envían saludos. En la iglesia en Roma había 
de todo tipo de creyentes, pero, cada uno se une para enviar a hermanos 
desconocidos para muchos, un saludo fraternal de amor en Cristo. 

µá.A.tcrta oi; oí ÉK •líe; Kaícrapoc; olKíac;. De forma especial 
hay un grupo a los que identifica como de la casa de César, (domus 
augusta) que saludan a sus hermanos en Filipos. Se trataba de 
cristianos que pertenecían a la corte imperial y que podían ser desde 
oficiales superiores hasta libertos y aun esclavos. Estos habían sido 
evangelizados y creyeron en Cristo probablemente por la presencia de 
Pablo en espera del juicio. Lo que hubiera sido muy difícil de conseguir 



334 FILIPENSES IV 

de otro modo, Dios lo hizo posible mediante el apóstol Pablo, prisionero 
Suyo en Roma. El prisionero había introducido el evangelio en personas 
de la organización imperial. Pablo habló de ellos antes para animar a los 
filipenses (1: 13). Como decía Crisóstomo: "Hasta en la corte pagana 
penetra el evangelio". Lo que es imposible a los hombres es fácil para 
Dios. Él había determinado que Pablo llevase el evangelio a todas las 
naciones y, a pesar de todos los intentos del diablo para impedirlo, el 
propósito y programa de Dios se ejecuta. 

Bendición (4:23). 

23. La gracia de nuestro Señor Jesucristo sea con todos vosotros. 
Amén. 

'H xáptc; wu Kupíou 'Iricrou Xptcrwu µi>-ra wu nvi>óµawc; 
La gracia del Señor 
úµcí5v 1• 2• 

Jesucristo con el espíritu 

de vosotros. 

Notas y análisis del texto griego. 

Análisis:' H, caso nominativo femenino singular del artículo determinado la; 
xápic;, caso nominativo femenino singular del nombre común gracia; wu, 
caso genitivo masculino singular del artículo determinado declinado del; 
Kupiou, caso genitivo masculino singular del nombre divino Señor; ' I11crou, 
caso genitivo masculino singular del nombre propio Jesús; Xptcr'tou, caso 
genitivo masculino singular del nombre propio Cristo; µE'tU, preposición 
propia de genitivo con; 'tOU, caso genitivo neutro singular del artículo 
determinado el; nv&úµcxwc;, caso genitivo neutro singular del nombre común 
espíritu; úµwv, caso genitivo de la segunda persona plural del pronombre 
personal declinado de vosotros. 

Notas: Crítica Textual. Lecturas alternativas. 

1 F•ci wu nv&úµcxwc; úµwv, con vuestro espíritu, lectura atestiguada en p46, 

K , A, B, O, F, G, P, 075, 6, 33, 81, 104, 365, 629, 1175, 1241, 1739, 1881, latt, 
co. 

µE•ci nclvtwv úµwv, con todos vosotros, según lectura en K2, K, L, 'I', 630, 
1505, 2464, m, sir. 

2 ciµtjv, amén, conforme a la lectura en p46, K, AD K L P 'P 33. 81. 104. 365. 
630. 1175. 1241. 1505. 1739c. 2464, m, lat, sir, bo. 

No figura en B, F, G, 075, 6, 1739*, 1881, b, sa, Ambrosiaster. 



PASTORADO EJEMPLAR 335 

• H xáptc; 'tüu Kupíou 'Iricrou Xptcr'tüu µi:;-ca 'tüu 
7tVEÚµmoc; úµwv. La bendición final, cierra la Epístola. Como 
siempre hay alternativas diferentes de lectura, lo más destacado es que 
en los mss. más seguros dicen que la gracia de Jesucristo sea con 
vuestro espíritu, mientras que en otros, entre los que está el Receptus, se 
lee con vosotros, al que sigue un amén final. En líneas generales, si se 
acepta como segura la primera lectura, la despedida es prácticamente 
igual a la de Gálatas. 

La relación personal va condicionada por el afecto que 
mutuamente se sienten los filipenses y el apóstol. Nada mejor que 
desearles la acción suprema de la gracia para cada uno de ellos. La 
bendición procede de la gracia de nuestro Señor Jesucristo. La gracia 
es la causa que operó la salvación y la sustenta, de modo, que en sus 
distintas manifestaciones en la obra de Cristo ha estado presente en todo 
el escrito. Esta es la bendición típica en todos los escritos del apóstol 
(cf. Ro. 16:20; 1 Co. 16:23; 2 Co. 13:14; Gá. 6:18; Fil. 4:23; Col. 4:18; 
1 Ts. 5:28; 1 Ti. 6:21; 2 Ti. 4:22; Tit. 3:15). Aquí la gracia es la razón, 
causa y motivo de bendición. El creyente es salvo por gracia (Ef. 2:8-9). 
La gracia es el medio de ayuda y sostenimiento en el servicio y 
testimonio ( 1 Co. 15: 1 O). Es interesante notar que la gracia inicia y 
cierra la Epístola (l :3). En el escrito la gracia es la que hizo posible la 
obra de redención que se ha detallado antes; es la que da el Espíritu 
Santo en la vida del creyente; es la que adopta a los creyentes en el Hijo 
para ser hijos de Dios; la que da esperanza; la que hace posible el 
triunfo sobre la carne. Sin duda alguna el énfasis de la Epístola descansa 
en la gracia, porque descansa en Cristo. Es la seguridad para toda 
ocasión y para cualquier dificultad. El creyente de fe, descansa 
confiadamente en la provisión de la gracia y sigue el camino de su 
peregrinación tras las huellas de Jesús. Esta admirable gracia no hace 
distinción ni acepción de personas: sea con vuestro espíritu, o si se 
prefiere la otra alternativa de lectura: sea con todos vosotros. Había 
creyentes débiles, vacilantes en la fe y también fuertes. Cualquiera que 
fuese la situación, Pablo desea para ellos la mejor de las bendiciones: 
una continua experiencia en la gracia y una constante provisión de ella. 
El hecho de que la bendición se diga sea con todos vosotros, o con 
vuestro espíritu, indica la permanencia. No habrá un solo momento en 
que no esté a nuestra disposición, no solo en cuanto a alcance, que 
comprende a todos, sino en cuanto a bendición continuada. Siempre hay 
gracia, siempre hay aliento, siempre ha comprensión, siempre hay 
ayuda, siempre hay todo como provisión de Dios en la vida del 
creyente. Es posible que sepamos poco acerca de la gracia, pero, lo más 
importante es que la experimentamos cada día. 



336 FILIPENSES IV 

Esta gracia está y procede de nuestro Señor Jesucristo. En esta 
ocasión se dan los tres títulos del Salvador, quien es Señor porque es 
Dios; Jesús, el Salvador de los pecadores; Cristo la esperanza de gloria. 
Pero, los títulos no solo identifican al que hace posible la bendición, 
sino que lo vincula con el creyente y su vida. Como Señor tiene derecho 
y autoridad sobre cada uno; como Jesús es la razón, causa y motivo de 
vida; como Cristo marca nuestro servicio y ministerio de sacerdotes, y 
la espetanza de reinar con Él. 

µi>'ta wu nvi>óµaws úµwv, La bendición no es asunto de 
religión, con la que termina una larga enseñanza y exhortación, sino la 
experiencia más alta a que el creyente puede llegar, de ahí que esa 
bendición de la gracia sea con vuestro espíritu. Quiere decir que sea 
experimentada en la intimidad de los filipenses, y en cada uno de ellos, 
en sentido antropológico, la parte más personal y elevada del creyente. 
En la Epístola se ha marcado continuamente la vinculación con Cristo. 
Al principio el apóstol pone de manifiesto el secreto de la vida cristiana 
en esta relación ( 1 :21 ), ahora, cuando se despide deja con ellos otro 
secreto de victoria; quien quiera vivir a Cristo debe hacerlo en el poder 
del Espíritu de Dios, que hace posible la bendición de la gracia en el 
creyente. Solo así, cuando el Espíritu habla a nuestro espíritu, nos hace 
sentir que somos hijos de Dios, por consiguiente, la vida personal ha de 
ajustarse a esa condición. 

Al concluir el comentario, que las reflexiones hechas a lo largo 
del mismo sirvan, en el poder del Espíritu de Dios para fortalecer a cada 
lector en la determinación de vivir una vida gozosa vinculado a la 
experiencia diaria de una relación vivencia! con Jesús, donde será 
realidad la experiencia de ser llevado siempre en triunfo en Él (2 Co. 
2:14). No hay nada en el pasado que pueda superar las glorias del 
futuro, ya que nuestra ciudadanía está en los cielos. Hemos de 
proclamar con convicción que también la Iglesia gloriosa no ha sido la 
del pasado, sino que será la del futuro y que a nosotros nos está 
reservado en el tiempo presente una vida de gozo en dependencia del 
Señor en quien podemos decir como el apóstol: "todo lo puedo en 
Cristo que me fortalece". 

Será admirable poder decir con seguridad y firmeza: "porque 
para mí, el vivir es Cristo". 

SOLI DEO GLORIA 



BIBLIOGRAFÍA 

Auer, Johann. Jesucristo Salvador del Mundo. Editorial Herder, 
Barcelona 1990*. 

Auer, Johann. El evangelio de la gracia. Editorial Herder. Barcelona, 1990*. 
Bames, A. Notes on the New Testament, Explanatory and Practica/. 

Grand Rapids, 1951. 
Barth, K. Erklarung d, Philipperbriefes. Munich, 1928. 
Berkhof, L. Teología Sistemática. Editorial T.E.L.L. Mexico D. F. 

Grand Rapids, 1949. 
Brown, Raymond E. Introducción al N. T Edit.Trotta. Madrid, 2002. 
Bruce. F. F. El canon de la Escritura. Edit. Clie. Terrassa, 2002. 
Calvino, Juan. Institución de la Religión Cristiana. Fundación Editorial 

de Literatura Reformada. Rijswijk. Países Bajos. 1968. 
Carballosa, Evis L. Filipenses: un comentario exegético y práctico. 

Edit. Portavoz. Barcelona, 1973. 
Carson, D. A. y Moo, Douglas J. Una introducción al Nuevo 

Testamento. Edit. Clie. Terrassa, 2008. 
Chafer, Lewis Sperry. Teología Sistemática. Publicaciones Españolas. 

Georgia. 1974. 
Erickson, Millard. Teología Sistemática. Edit. Clie. Terrassa, 2008. 
Farrar. F. W. History of lnterpretation. Nueva York, 1870. 
Fee, Gordon D. Comentario de la Epístola a los Filipenses. Edit. Clie. 

Terrassa, 2008. 
Finney, Charles. Teología Sistemática. Bethany House Publishers. 

Grand Rapids, 2010. 
Fountain, Thomas. Claves de Interpretación Bíblica. Casa Bautista de 

Publicaciones, 1961. 
González de Cardedal, Olegario. Dios. Editorial Sígueme, Salamanca, 2004* 
González de Cardedal, Olegario. Cristología. Edit. BAC. Madrid, 2001 *. 
González Ruiz, J. M. Cartas de la cautividad. Roma-Madrid 1956. 
Harrison, Everet. Introducción al Nuevo Testamento. Subcomisión de 

Literatura Cristiana. Grand Rapids, Michigan, 1980. 
Hendriksen, Guillermo. 1 y 2 Timoteo. Subcomisión Literatura Cristiana, 

Igl. Reformada. Grand Rapids, 1979. 
Hendriksen, Guillermo. Filipenses. Subcomisión Literatura Cristiana, Igl. 

Reformada. Grand Rapids, 1979. 
Hodge, Charles. Teología Sistemática. Edit. Clie. Terrassa, 1991. 
Keener, Craig S. Comentario del contexto cultural de la Biblia. N T Edt. 

Mundo Hispano. El Paso TX., 2010. 
Lacueva, Francisco. La Persona y la Obra de Jesucristo. Clie. Terrasa. 1979. 



338 FILIPENSES 

Lacueva, Francisco. La Iglesia, cuerpo de Cristo. Editorial Clie. 
Terrassa, 1978. 

Lacueva, Fancisco. Comentario Bíblico Matthew Henry, Filipenses. 
Editorial Clie. Terrassa, 1983. 

Ladd. G. Teología del Nuevo Testamento. Editorial Clie. Terrassa, 2002. 
Latourette, Kenneth Scott. Historia del Cristianismo. Casa Bautista de 

Publicaciones. 1979. 
Lightfoot, J. B. Los padres apostólicos. Editorial Clie. Terrassa, 1990. 
Lightfoot, J. B. St. Paul's Epistle to the Philippians. Londres, 1885. 
MacDonald, William. Comentario al Nuevo Testamento. Editorial Cle. 

Terrassa, 1995. 
Martínez, José María. Hermenéutica Bíblica. Edit. Clie. Terrassa, 1984. 
Millard, J. Erickson. Teología Sistemática. Edit. Clie. Terrassa, 2008. 
Milner, José. Historia de la Iglesia de Jesucristo. Londres, 1827. 
Müller. Des Ap. Paulus Brief an die Philipper. Friburg, 1899. 
Padres de la Iglesia. La Biblia comentada por los Padres de la Iglesia. 

Ciudad Nueva. Madrid 2002. 
Pérez Millos, Samuel. La Iglesia. Edit. Clie. Terrassa, 1994. 
Pérez Millos, Samuel. Síntesis de nuestra Fe. Edit. Clie. Terrassa, 1995. 
Pérez Millos, Samuel. Filipenses. Edit. Clie. Terrassa, 1995 
Plummer, A. Commentary on St. Paul 's Epistle to the Philippina. 

Londres 1919. 
Randall, Price. Las Piedras Claman. Edit. Unilit. Miami, 1997. 
Robertson, Archibald Thomas. Imágenes verbales en el Nuevo 

Testamento. Clie. Terrassa, 1985. 
Roloff, J. Neues Testament. Neukirchen, 1977 * 
Scofield, C. l. Biblia Anotada. Spanish Publications, Inc. Miami, 1966. 
Schenke, L. Die Urgemeinde. Geschichtliche un theologische 

Entwicklung. Stuttgart, 1990. * 
Seeberg, Reinhold. Historia de las Doctrinas. Casa Bautista de 

Publicaciones, 1968. 
Segovia, Augusto. Carta a los Filipenses. Edit. BAC. Madrid, 1965 *. 
Strong, Augustus H. Systematic Theology. Editorial Pickering. Londres. 
Tellería, Juan María. La Interpretación del Nuevo Testamento a lo largo 

de la historia. Edit. Mundo Bíblico. Las Palmas de Gran Canaria, 
2014. 

Tenney, Merrill C. Nuestro Nuevo Testamento. Portavoz Evangélico. 
Grand Rapids, 1984. 

Turrado, Lorenzo. Biblia Comentada. Filipenses. Edit. BAC. Madrid, 1975*. 
Wuest, Kenneth S. West's Word Studies. Editorial Eerdmans. Grand 

Rapids, 1994. 
Wright, N.T. El verdadero pensamiento de Pablo. Clie. Terrassa, 2002. 
Yamauchi, Edwin. Las Excavaciones y las Escrituras. Casa Bautista de 

Publicaciones, 1977. 



BIBLIOGRAFÍA 339 

DICCIONARIOS Y MANUALES TÉCNICOS 

Analytical Concordance to theHoly Bible. Robert Young, LL.D. United 
Society for Christian Literature, London, 1977. 

Concordancia Analítica Greco-Española del N. T. J.Stegenca, A. E. 
Tuggy. Editorial Libertador, Marcaibo, 1975. 

Diccionario Bíblico Arqueológico. Editorial Mundo Hispano, 1982. 
Diccionario de la Biblia. Editorial Herder, Barcelona, 1981. 
Diccionario Exegético del Nuevo Testamento. Horst Balz-Gerhard 

Schneider. 
Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo Testamento. Vine, W. E. 

Editorial Clie. Terrassa, 1984. 
Diccionario Griego Español. Editorial Ramón Sopena, S.A. Barcelona, 1972. 
Diccionario de Teología. Everett F. Harrison. Editorial T.E.L.L. Grand 

Rapids, 1985. 
Gran Diccionario Enciclopédico de la Biblia. Alfonso Ropero. Edit. 

Clie. Terrassa 2013. 
Nuevo Diccionario Bíblico. Editorial Certeza, 1991. 
*Catecismo de la Iglesia Católica. Versión oficial de la Santa Sede, 

1992. Editorial Sígueme. Salamanca, 1996. 

TEXTOS BÍBLICOS 

A Biblia. Editorial SEPT. Vigo, 1992. 
Biblia Anotada. Charles Ryrie. Editorial Portavoz. Grand Rapids, 1996. 
Bíblia de Jerusalén. Editorial Desclee de Brouwer. Bilbao, 1975. 
Biblia de las Américas. Editorial Fundación. Anaheim. 
Nuevo Testamento Interlineal. Francisco Lacueva. Editorial Clie. 

Terrassa, 1984. 
Nuevo Testamento. Biblia Textual. Sociedad Bíblica Iberoamericana. 1999. 
Sagrada Biblia. Juan Straubinger. Libros Básicos S.A., 1958. 
Sagrada Biblia. Cantera-Iglesias. Editorial BAC. Madrid, 1975. 

TEXTOS GRIEGOS 

The Greek New Testament. Deutsche Biblelgesellschaft. Stuttgart, 2012. 
Nuevo Testamento Trilingüe. Bover-O'Callaghan. Editorial BAC. 

Madrid, 1977. 
A Reader 's Greek New Testament. Richard J. Goodrich, Albert L. 

Lukaszewki. Editorial Zondervan. Grand Rapids, 2003. 
Septuaginta. Deustche Biblgesellschaft Stuttgart. Stuttgart, 1979. 


